

Digitized by the Internet Archive in 2007 with funding from Microsoft Corporation





## ACTES

DU

# XIV° CONGRÈS INTERNATIONAL

DES ORIENTALISTES

**ALGER 1905** 

ANGERS. - IMPRIMERIE A. BURDIN ET Cie, 4, RUE GARNIER.

# ACTES

DII

# XIV° CONGRES INTERNATIONAL

## DES ORIENTALISTES

ALGER 1905

TROISIÈME PARTIE

LANGUES MUSULMANES
(ARABE, PERSAN ET TURG)

PARIS ERNEST LEROUX, ÉDITEUR 28, RUE BONAPARTE (VI°)

1907

PJ 20 A73 1905 v.3 pt.2



## TROISIÈME SECTION

## LANGUES MUSULMANES

(ARABE, PERSAN ET TURK)



# L'ENCENSEMENT DES MORTS CHEZ LES ANCIENS ARABES

PAR

#### M. J. DE GOEJE

La livraison de novembre-décembre 1904 du Journal Asiatique contient une étude de M. Guérinot sur le culte des morts chez les Hébreux. Nous y lisons, p. 499: « Selon II Chroniques, 16, 14, Asa étant mort, on l'étendit sur un lit d'exposition garni d'aromates et de parfums, dont on brûla une grande quantité en son honneur. C'était la un hommage de haut prix rendu aux défunts, et dont on trouve l'équivalent chez les Arabes, qui brûlaient des bois odoriférants autour des cadavres. Chez les Hébreux toutefois, il est probable qu'un tel honneur était réservé aux rois. En dehors du passage que nous venons de citer, il en est question deux fois seulement. D'après II Chroniques, 21, 19, on le refusa à Joram; au contraire, il dut être accordé à Sédécias, selon la prophétie de Jérémie, 34, 5 ».

Pour ce que l'auteur dit ici sur les Arabes, il ne cite d'autre autorité que la première édition du livre de M. Wellhausen « Reste arabischen Heidentums ». Nous y lisons, p. 159 : « Pour un temps postérieur (il veut dire postislamique) nous avons un témoignage qu'on brûlait des bois odoriférants en honneur du défunt. Cet usage rappelle celui de brûler des parfums pour les rois morts (Totenbrand) selon l'Ancien Testament. » Il cite en même temps un passage du Kitâb al-aghâni, où le poète arabe A'sha Ḥamdân, vers la fin du premier siècle de l'hégire,

dit d'un défunt: « Et de tout ce qu'il avait amassé, il n'emporta en voyage que les aromates (avec lesquels on frottait ou saupoudrait le cadavre après la lotion), que les chiffons qui le couvrent (le linceul) et qu'un souffle du bois odoriférant qu'on brûle pour lui ».

Dans la seconde édition, M. Wellhausen s'exprime un peu autrement, p. 179 et suiv. : « Il arriva cependant qu'on brûla du bois odoriférant en l'honneur du défunt; mais on n'a pas de preuve que cela était en usage anciennement et en Arabie propre ». On voit que M. Guérinot a inféré des paroles de M. Wellhausen plus qu'elles ne contiennent. Pourtant ce qu'il dit est conforme à la vérité. Car l'usage de brûler des bois odoriférants en l'honneur des morts existait, du moins à Médine, avant l'Islam et s'est maintenu longtemps après, comme je tâcherai de le démontrer.

On imprime actuellement à Leide l'ouvrage important d'Ibn S'ad, le secrétaire bien connu de Wâqidi, qui contient la biographie du Prophète et celle de tous ceux — hommes et femmes — qui ont coopéré avec lui à la propagation de l'Islam. Nous devons la publication de ce livre précieux à l'énergie de M. Sachau de Berlin, qui non seulement a su trouver les fonds nécessaires pour couvrir les frais d'impression, mais qui a engagé sept savants distingués à participer avec lui à la préparation du texte. Trois livraisons, soit un quart de l'ouvrage entier, ont dèjà paru, assez pour nous prouver qu'on y trouve beaucoup de matériaux pour une connaissance plus approfondie des premiers temps de l'Islam.

Dans quelques unes de ces biographies nous lisons parmi les dispositions testamentaires du moribond : « Ne me suivez pas — ou ne suivez pas ma bière — avec du feu »; dans une seule : « N'approchez pas de moi avec du feu ». L'auteur n'a pas ajouté un mot d'explication et les éditeurs n'en disent rien dans leurs remarques. Aucun des dictionnaires, autant que je sais, n'en fait mention. Le savant Bagdadien Abdalqâdir, du xvııº siècle, énumère dans sa Khizânat al-adab (III, 212 et suiv.) une douzaine et plus

d'espèces de feu qu'il a trouvé mentionnées dans la littérature arabe. On y cherche envain le feu de la sépulture. Car celle qu'il cite en quatrième lieu et qu'il appelle « feu d'expulsion », disant qu'on l'allumait à l'occasion du départ d'une personne dont on ne désirait pas le retour, est la seule qui soit plus ou moins applicable, mais elle ne semble pas trop bien convenir ici.

Nous devons chercher la solution ailleurs. Il y a tout lieu de supposer que cette défense de suivre la bière avec du feu, prononcée par des hommes et des femmes d'une grande autorité dans l'Islam, a eu un reflet dans les livres du fikh. En effet, on l'y trouve citée parmi les usages blâmables. On lit par exemple dans le Minhâdj d'En Nawawi ويُكُرُو اللَّغَطُ فِي الْجَنَازِةِ واتّباعها بنار paroles que M. Van den Berg a traduites (I, 223 de son édition) par : « Il est blâmable de faire du vacarme ou d'allumer des feux pendant les funérailles ». Cette traduction n'est pas bonne. Mahalli dit dans son commentaire sur ce passage : « Les mots في الجنازة والجنازة والجنازة والجنازة والمنازة signifient, d'après la Raudha, « lorsqu'on

accompagne le cortège ».

L'auteur du commentaire sur le Mohadhdhab dit sur l'autorité de Qais ibn 'Obâd que les compagnons du Prophète désapprouvaient qu'on parlât hautement pendant les funérailles, et al-Hasan disait qu'ils aimaient qu'on parlât tout doucement. Sur les mots prophète de la Raudha dit : « Feu dans un encensoir ou autre ustensile ». Le commentateur du Mohadhdhab dit : « On désapprouva l'usage de parfums dans un encensoir devant la bière pendant le cortège, et près du défunt au moment de la sépulture, parce qu'on en tirait un mauvais augure ». Les Sonan d'Abou Daoud contiennent cette tradition qui remonte jusqu'au Prophète : « Le cortège ne doit pas être suivi de cris ni de feu », mais l'isnâd de cette tradition contient deux noms de personnes inconnues. Cependant, Baihaqi fait mention d'une tradition d'après laquelle Abou

Mousa (al-Ash'ari) aurait dit avant sa mort: « Ne me suivez pas avec des cris, ni avec un encensoir », et Moslim raconte dans le Livre de la foi qu'Amr ibn al-Aci dit : « Quand je serai mort, ni feu, ni pleureuse ne devra m'accompagner ». Nous lisons dans la Tohfa (I, 336): « Les mots اتباعها بنار signifient « la suivre avec du feu dans un encensoir ou pareil ustensile ». On est d'accord sur cela, parce qu'on en augurait mal. A cause de cela, quelques-uns n'ont pas seulement désapprouvé l'usage, mais l'ont même défendu », Shaukâni enfin ajoute (III, 312): « Abou Borda raconte que (son père) Abou Mousa étant sur son lit de mort, dit: « Ne me suivez pas avec un encensoir ». On lui demanda: « As-tu entendu quelque chose sur cela? » Il répondit : « Oui, du Prophète lui-même ». On trouve cette tradition chez Ibn Mâdja, et elle prouve qu'il n'est pas permis de faire suivre les cortèges d'encensoirs ou pareils ustensiles, parce que c'est un usage païen. Or, le Prophète a aboli les coutumes du paganisme et a défendu de les continuer ». A ces témoignages je peux ajouter celui qu'on trouve chez Ibn Hadjar (IV, 398, l. 5) dans la biographie d'Abou Horaira, qui défend aussi qu'on fasse suivre sa bière d'un encensoir.

Nous pouvons en conclure avec certitude que l'expression « ne me suivez pas — ou ne suivez pas ma bière — avec du feu » signifie « avec un encensoir ». Ce qu'on y brùlait était, selon toute probabilité, du bois odoriférant que les Arabes, déjà longtemps avant l'Islam, employaient beaucoup pour se parfumer, tant à la Mecque que dans d'autres places considérables. Pourquoi l'on y a vu un mauvais augure, cela n'est pas encore clair pour moi. Cette considération paraît être de date récente, car, dans aucune des traditions que j'ai notées, il n'y a à cela la moindre allusion. La défense des compagnons du Prophète ne semble avoir eu d'autre fondement que le désir qu'on avait d'éviter tout ce qui rappelait le temps de l'ignorance. Cela trouve une confirmation dans le fait que, d'après le poème d'A'sha Hamdân cité plus haut, l'usage était encore en

vogue du temps d'Omar II, et que le pieux khalife qui tâchait de suivre en tout l'exemple des premiers Musulmans, ne trouva non seulement rien à réprimander dans ces vers, mais en fut tellement ému qu'il versa des larmes. Je ne puis pas dire jusqu'à quand l'usage s'est maintenu. Je ne crois pas que nous soyons justifiés à tirer de la défense chez Nawawi par exemple la conclusion qu'il existait encore de son temps. Mais M. Wellhausen dit, dans une note sur sa seconde édition, qu'il s'est conservé longtemps en Portugal. Il cite pour cela la Stuttgarter Zeitschrift für Allgemeine Geschichte, 1887, p. 765. Je ne doute pas que, l'attention ayant été appelée sur cette question, les lumières ne tarderont pas à se montrer.

## IL « NASIB » NELLA QASIDA ARABA

PBR

#### I. GUIDI

Le più antiche poesie arabe che ci sono pervenute, cominciano con alcuni versi amorosi, il cosi detto رسيب, che non hanno nulla che fare col vero soggetto della poesia; ed è noto che nonostante la sua stranezza, questa legge della poesia araba durò per molto tempo. Ma quale sarà stata l'origine di questa singolare consuetudine? La spiegazione che ne dà la tradizione filologica araba e che è riferita da Ibn Qutayba (حتاب الشعر والشعراء, ed. De Goeje, 14) non sarà facilmente creduta come la vera, e dovremo cercarla possibilmente altrove.

Il Goldziher (Abhandl, zur arab. Philol. I) ha trattato degli inizi della poesia araba, e col solito acume ha mostrato la grande importanza che essa aveva nella vita degli Arabi. Due noti generi antichi sono l'imprecazione solenne e il canto funebre, ma l'uno e l'altro e specialmente il secondo, non lo conosciamo che in un periodo di ulteriore sviluppo. Qualche esempio arcaico o arcaicizzante di poesia funebre, come quella per Hârit b. Zâlim, conservatoci dal Kitâb al-Aġânî, nulla prova im contrario, e le poesie funebri antiche che conosciamo, colloro schema e colla forma ritmica perfezionata, suppongono un lungo periodo di formazione. Non è, io credo, una supposizione senza fondamento, che quando presso gli Ebrei i משלום e יודעי בהי recitavano le loro composizioni in un' imperfetta forma ritmica, contemporaneamente analoghe recitazioni avvenissero fra i rozzi beduini arabi. Ma certamente l'odio e la morte non erano per gli Arabi le sole occasioni di poetare, nè اخجاء, la مراث o le مراث erano i soli generi di poesia, comi il משל e la קינה non lo erano per gli Ebrei. Non mancano notizie positive, come quella di S. Nilo sulle canzoni cantate dagli Arabi, quando giungevano ad alcuna fonte (come il עלי באר di Num. XXI, 17) o quella di Sozomeno sui canti guerreschi per la vittoria di Mawiya (come per la sconfitta di Sihon, Num. XXI, 27). Ma non è possibile credere che un altro genere poetico non fosse di gran lunga più comune presso gli Arabi, come è presso tutti i popoli, cioè la poesia amorosa; التشبيب, dice Ibn Qutayba, قريب من النفوس ولائط بالقلوب. Se la letteratura ebraica che noi possediamo non fosse una tarda selezione con intento religioso, ci sarebbero forse rimasti dei saggi di poesie amorose di genere affine alla Cantica. Del pari presso gli Arabi, la canzone amorosa non potè non essere frequentissima e quella che gli uditori ascoltavano il più sovente dai poeti popolari. A mio giudizio, questo genere ci è rappresentato dal ..., che sarebbe la continuazione classica dell'antichissima canzone amorosa. Ma perchè preporlo a tutte le poesie?

Consideriamo un momento la letteratura greca. I rapsodi che cantavano i miti e le leggende omeriche, facevano precedere la poesia da un inno alla divinità. Noi possediamo nei così detti Inni Omerici le poesie piu belle di questo genere e che meritarono di esser tramandate ai posteri; essi però ci dànno una forma già altamente letteraria, appartenendo a un periodo posteriore, e sono messe in relazione con determinate feste sacre. L'inno, p. es. είς 'Απόλλωνα Δήλιον sta agli inni primitivi, come i « nasib » dei grandi poeti anteislamici a qualche antichissima canzone amorosa. Imperocchè da questi inni omerici relativamente recenti, dobbiam salire ben più oltre i poemi omerici e fino alle origini stesse della poesia greca. Il vivo sentimento religioso, con i ricchi suoi miti, che la razza greca portava fin dalla sua origine, diede nascimento ai primordi della poesia greca, nella così detta poesia ieratica, sotto i nomi di Orfeo, Museo ecc. Quando in seguito i Rapsodi prima di cominciare il canto omerico, cantavano l'inno, erano in certa guisa i continuatori dell'antica poesia ieratica, sebbene l'importanza di questi inni divenisse sempre minore in confronto del canto stesso, e dovesse poi cessare collo sviluppo della lirica.

Io credo che non troppo dissimilmente dovè accadere per la poesia araba, sebbene con indirizzo affatto diverso, perchè quel sentimento poeticamente religioso che era così vivo per i Greci, mancava in gran parte agli Arabi. Presso i quali della poesia ieratica greca teneva il luogo la poesia amorosa, che dovea essere la canzone comune e giornaliera e per dir così, il « Tema obbligato » di ogni poesia. Quando dall' imperfetta forma popolare si sviluppò a mano a mano la « Qasida », e giunse ad una forma progredita e letteraria, la canzone amorosa restava sempre il principio di essa, come l'inno era rimasto il principio della recitazione omerica, Distinte affatto nella sua origine dal primitivo cioè dal mormorare di una breve formola imprecatoria, e dalla مرثية, la canzona amorosa o « nasîb » non può fare regolarmente parte di esse, che hanno avuto una formazione distinta. Quest' uso di premettere una canzone amorosa, reso più stabile dall' antiche poesie che servivano di modello, durò più a lungo di quello che si potrebbe aspettare. Se già sotto gli Umayyadi taluni poeti non osservano più uno stretto schema poetico, non è tuttavia se non sotto gli Abbassidi che il « nasib » si perde totalmente. Poeti d'ingegno, come Abû Nuwâs, già sentono l'incoerenza del « nasîb » e un secolo più tardi, Mutanabbî esclamava : اكلّ فصيح قال شعرا متيّمُ.

In conclusione come l'antichissima poesia ieratica greca si continua in forme più elaborate negli inni omerici e precede regolarmente ogni recitazione dei Rapsodi, così l'antica e probabilmente assai semplice canzone amorosa si continuerebbe nel « nasîb », come parte obbligata di qualunque poesia, ad eccezione naturalmente del canto funebre. Anco un' altra parte se non indispensabile certo assai frequente, dell'antica qasida araba, cioè la descrizione della cammella o del cavallo, potè avere un' origine analoga. Vale a dire che essendo un tema assai favorito e comune, non era facilmente omesso dai poeti.

Il libro che ho citato del Goldziher mi porge occasione di aggiungere due parole sull' اشتمال الصبّاء (Abhandl. z. arab. Philologie, 52 s.). Il Goldziher ha accennato alle diverse interpretazioni di questa espressione, ma la più probabile, perchè meglio corrispondente all' etimologia, sembra quella d'Ibn Qutayba che: تسلّ المنافذ كلب. In tal caso l'hadit in Buhârî (ed. eg. IV, 24) ان يجعل ثوبه على أحوبه على المنافذ شوبه على أحد عاتقيه فيبدو احد شقّه ليس عليه ثوب dovrebbe intendersi, non che la « śamla » fosse messa tutta sopro una spalla, ma che una parte della « śamla », p. es. quella che pendeva dalla spalla destra, fosse passata sull' altra spalla, lasciando senza copertura il lato destro. Infatti in tal modo

resta nudo احد شقيه, mentre altrimenti non il fianco, ma anco la spalla resterebba nuda. Per poter gittare a questo modo il mantello sulla spalla e coprirsi il viso, è necessario naturalmente che esso non sia stretto e succinto, ma rilasciato e cadente giù, il che era appunto segno foriero di guerra (استرخاء, سدل).

affatto illecito e proibito, si oppone la maniera di coprirsi descritta in altro hadit (Buhari, I, 52) التحف النبى صلعم بشوب وخالف بين ; il che se ben l'intendo, sarebbe il gittar sulla spalla destra l'estremità destra della veste, e sulla sinistra la sinistra, in modo che una parte non sia sovrapposta all'altra, nè possa coprire il viso, cf. la Nihâya di 1bn al-Atîr s. خلف L'خلف inteso come ho detto, ricorda troppo un uso abissino di coprirsi collo « šammâ », per non esser tentati a ravvicinarli. Intendo dire il \$73.4: che consiste nell' avvolgersi collo « šammâ »

ripiegato in modo, che fin sopra gli occhi, il viso resti coperto; orbene il harani è appunto segno di grande ira e collera.

בים sarebbe dunque il coprirsi il viso in segno di ira ed inimicizia e corrisponderebbe in certa guisa all' espressione della Bibbia, per la collera divina: הכתיר פנים. E su tal proposito mi sia permesso esprimere una congettura sopra un luogo assai difficile di Numer. XXIV, 3, il 3° oracolo di Bileam e precisamente le parole:

נאם בלעם בנו בער ונאם הגבר שתם העין אשר מחזה שדי יחזה נפל וגלוי ענים

L'uso descritto dal Wellhausen (Ar. Heidenth. 1. 135) che

avevano i veggenti arabi di coprirsi, è stato giustamente messo in relazione con questo luogo, e molti intendono il שתם השיו « ad occhi chiusi ». Anche il Kittel nella recentissima edizione della Bibbia ebraica, dà come probabile la lezione : "שׁתֹב הש. Ma significa essa : cogli occhi chiusi naturalmente dalle palpebre, o cogli occhi coperti dal mantello? Bileam è qui un vero شاعر che deve imprecare al popolo ebreo e mormorare il suo col volto coperto, che è il segno dell' ira e dell' odio, come nell' se è giusto quanto ho detto sopra. Ma Bileam chiamato ad imprecare invece benedice; cade il mantello che copre il volto ed egli è a faccia scoperta: נפל וגלוי עינים, il che val quanto dire che i suoi sentimenti ostili si cambiano in benigni ed amichevoli; il soggetto di נבל non espresso, si potea facilmente supplire, ovvero riferire נבל a Bileam e intendere : cadente di mantello = col mantello cadente. Il versetto sarebbe una specie di προσίμιον: Parole di chi viene per maledire, ma che al vedere

la vision di Dio, benedice ».

<sup>1.</sup> Lascio ogni questione sull'autenticità, in questo luogo, delle parole: נאם שמע אמרו אל che occorrono più complete appresso (v. 16) e qui turbano il metro.

### L'AFRIQUE DE LA GÉOGRAPHIE MOZHAFFÉRIENNE

PAR

#### CL. HUART

Dans le volume intitulé Recueil de travaux que l'École des Langues orientales vivantes vient de publier à l'occasion du Congrès des Orientalistes à Alger, j'ai donné quelques extraits de géographes persans, notamment du Nouzhèt el-goloùb de Hamdoullah Moustaufi de Qazwin et du Haft-Iglim d'Ahmed Râzi. Le morceau que je présente aujourd'hui au Congrès est destiné à compléter ces documents; c'est un fragment emprunté à une petite géographie anonyme écrite pour le prince mozhafférien Mobariz-eddin Mohammed, fils de Mozaffer, qui régna de 713 à 759 hégire (1314-1358). On la trouve à la Bibliothèque Nationale, supplément persan nº 364, où elle provient du legs fait par Renaudot à la bibliothèque de Saint-Germaindes-Prés en 1720; elle est identique à un manuscrit qui porte à tort le titre de Cowar el-aquilim et fait partie de l'ancien fonds persan, nº 116. Dans les notes du texte, ces deux manuscrits sont respectivement désignés par les lettres A et B.

Les trois copies du même ouvrage que possède le British Museum sont également anonymes; l'une d'entre elles porte le même titre de *Cowar el-aqâlim*, une autre celui de 'Adjâib-el-Bouldân. Il paraît, d'après certains passages, que l'auteur vivait dans le Kirmân et écrivit son traité en 748 hégire (1347) Il existe également au British Museum une traduction manuscrite du premier tiers de ce petit livre, due au D' John Leyden, cotée Add. 26565. Les trois exemplaires de la géographie mozhafférienne

sont numérotés Add. 7704, Add. 23545, et Or. 1586 (Ch. Rieu, Catalogue of the Persian Mss., p. 420). D'autres copies existent à Saint-Pétersbourg (cf. Mélanges Asiatiques, t. IV, p. 54, t. VI, p. 574 et t. VII, p. 43).

Voici le jugement sévère que porte Rieu sur le contenu de cette géographie : « The work is too slight to be of much value. It is moreover made up, in a large proportion, of fabulous legends and childish tales ». Nous verrons qu'en ce qui concerne l'Afrique, tout au moins, on y trouve, à côté d'anecdotes destinées à amuser le lecteur, des renseignements sérieux empruntés probablement, comme c'est en général le cas pour les ouvrages persans, à d'autres auteurs arabes dont nous n'avons plus les œuvres.

## Extraits de la Géographie Mozhafférienne.

وبعد ازان ولايت زنج است واول آن كه آنرا آنهيه؛ ميخوانند تا بكنارة نيل دمادم كه بمقدشو ميرود وبدريا مي پيوندد ودر كنارة نيل مقدشو آخر ولایت بربره است وشهری چند دیگر از شهر آمنه تا بربر بكنارة رود مقدشو قريب سيصد فرسنك باشد و عرض از ساحل دریای محیط است تا ساحل دریای ربع مسکون و دویست پنجاه فرسنگ و همچنان بلاد و جبال سفاله ه سنگها[ی، زر] داشته [f. 15 r باشد ودر سواحل دریای این شهرهٔ آبنوس وعود و صندل وبقم بسیار باشد و همه وقت از دریا عنبر می یابند ودرین ولایت انواع حیوان و مرغان باشند بتخصيص فيل و پلنك و زرافه و حز عتابي ٥ و كُربـهُ زباد وبوزینه و کرکدن ودر اکشر این کوهها منے عسل باشد و صحرا ومرغزار این صحوا هرگز از سبزی وکّل وریحان خالی نیست وازگربه زباد حاصل کنند کَربه می کَیرند وچوب<sub>ی</sub> نصب میکنند وگـربهرا بآن چوب می بندند وہر روز چند نوبت شیر می دہند وگربہ گرد چوب می گردد و مخودرا درآن چوب می مالد وزباد همچون عرق از اندام آن گربه بیرون می آید وبرآن چوب ترشح می کند ومی نشیند و جع میکنند اتما بعد محالات قمرست [f. 15 v°] و شهری و موضعی چنده که دمدمه و کرشنه و میخوانند ودر ساحل دریای محیط کومی كشيده است بطرف شرقي تا وسط بلاد سفالم قرب بكهزار وجهار

<sup>1.</sup> B منيه 1. — 2. B منيه 2. A مقالبه 3. A منيه 4. B ajoute منيه 5. B منيه 6. B منيه 6. B منيه 6. B منيه 3. — 8. B ajoute كرد او هسا

صد فرسنگ باشد انواع حیو انات ونباتات درین کوه باشد وآبهای روان بسیار می آید وبدریای ربع مسکون می پیوندد و طرف غربی این کوه جبال قمر است وچند جوی عریض وعمیق ازین جبال قمر مى آيد وآنوا نيل مصر ميخوانند ودو بحيره الرزك ازين آب ظاهر شده که مقدار صد فرسنك در صد فرسنك مسافت 2 آن بحيره ١٥ است وكوهى بزرك وولايتي كه اورا رفله سيخوانند در غربي اين بحيره است وآب نیل ازین بُحیرہ میگذرد و می آید وخط استوا بدریا می پیوندد كه بطرف غرب كشيده است قرب سيصد پنجاه [f. 16 rº] فرسنگ میگذرد وچند شاخ آب نیـل که شیرین است درمیان آب شور دریا میزند وبیرون می رود وبا یکدیگر آمیخته نهشود تا مهیر<sup>ه</sup> و اسکندریه وبدرياى فرنك مى پيوندد قوله تعالى مُرَجُ البحرين يلتقيان بينهما برزخ لا يبغيان كه معبران و يقين نهى دانند وحق تعالى كه در قرآن فرموده این دو دریاست ودر دریای نیل مصر چندین جانوران هستند که در هیے دریای دیکر نشنیده ایم قرش ونهنگ وفرس البحر اما قرش جانوریست بشکل بزغ بغایت بزرک وچند کر طول وعرض دارد و نقطها بروست، همچو سپرهای ملون قصد کشتی کند ومسافران وراکبان کشتی ٔ ازو همراسان و تمرسان باشند واز بهر او اطعمه بسردارند وچون ق*رش* آید از صرکت آب دانند وطعهه در آب اندازند تا بأن <sup>مشغول</sup> شود وپدر قریش از بسیاری فرزندان که داشت [۴. 16 vº] با آنکه قریش جنه ۲ وهیکلی داشت نام بتصغیر قریش کرد اما نهنگ جانوریست که یك سوراخ دهن بیش ندارد که خوردن و فصاه

انداخــتن و بچه آوردن مهه از دهان میکند وچون در خشک<sub>نک</sub> بچه کند سقنقور باشد وچون درآب بچه آرد نهنك بود بـر مثال ماهي كه ماهي تخم بر ساحل میریزد در میان نبی و در میان زمین خشك سی افتد وآب دریا باو نہیرسد وآفتاب دروی می تابد ملنے می شود واما ملنے چون خایه در آب می اندازد ماهی میکردد اما فرس البحر جانوریست بغایت بزرک وقریب دم گز طول بالای آن جانورست وسر و گردنش بمجاموس م<sub>ی</sub> ماند و به سطبری <sup>۰</sup> چند سه جاموس میاید وچیزی مثابهٔ خوکست و شش نیش غلیظ و بزرک دارد و هر نیش یک گز و وجهار رستهٔ دندان چند خایهٔ ماکیان برزک ودست وپای کوتاه و سطبر و پایش به پای شتر ماند واز طرف نیم [f. 17 rº] شکافته وبینی 3 کوتاه دارد وقصد کشتی میکند وهر جانوری که بیاید هلاك گرداند وقتی در مصر سه هزار مرد سلاح دار اتفاق كردند بكشتن فرس البحر نتوانستند وكفتند در فلان ولايت قومي سياهان هستند كه فرس البحررا آسان میکشند طلب کردند چند کس معدود بیامدند و بکشتند وچون مردم بیامدند دیدند که افتاده بود \*ومردم [از] صنع باری تعالى [متحير] ميكرديد و برين صنعت كه ياد كرديم نشان دادند ورود نیل که از جبال قصر می آید تا آنجا که بدریای فرنگ میرسد قریب یکهزار فرسنگست حکایت و قتی جاعتی سیاح اتفاق کودند که ما میخواهیم که بدانیم که اصل رود نیل از کجاست و بکنارهٔ رود نیل بطرف جنوبی روانه شدند تا بحبال قهر منبع ایست یکی از ایشان بر قلهٔ کوه رفت تا به بیند که در آن کوه چیست قهقهه خنده زد وخودرا بدان طرف [f. 17 v°] انداخت یک<sub>ی</sub> دیگر رفت تا به بیند که

وحق تعالی را A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A . A

اورا چه حال شد او نیز همچنان کرد بعد ازان گفتند که یکی را طنابی در میان بندیم و بحچند کس سر طنابرا محکم بگیریم واورا ببالاتی قلهٔ کوہ فرستیم کہ اگر او نیز قصد آنطرف کند ما اورا بطرف خود کشیم وباز پرسیم که چه دیدهٔ همچنان کردند او نیز طناب بکسیخت وبرفت و هیپے معلموم نیتوانستند کرد که سبب چه بود بعض کویند که باغ ارم در آن طرف کوهست ومیل آنجا میکند وجعی سیکویسند کنه موضعی بغایت نزهت هست وچـون می بـیند خـودرا درآنجا اندازد وطایفهٔ گـويند که جانوري آنجا هست بغايت بزرَّث که هر حيوان<sub>ي ر</sub>ا که م<sub>ي</sub> بيند بدم ميكشد از بهر طعمة خود مع هذا حقيقت آن خداى میداند حکایت سبب آنکه چرا رود نیل میخوانند آنست که بعصى حكما ميكُويند بعد از خط استوا هفت درجمه ونيم عرض جنوبي \*ونـوزدهٔ ۱ٔ f. 18 rº] درجه از بـرج ميـزان كه هبوط آفـتابست بـطريـقهٔ محترقه م بسمت الراس ميكذرد تا آنجا كه سه درجه ببرج عقرب كه هبوط قموست ومهر بسمت البراس دارد از غایت کموما و تنابش آفتاب زمین سیاه شده است وما دو خط از بهر مثال کشیده ایم وازین خط هبوط آفتاب که بسمت الراس میکذرد تا بآن خط دیگر هبوطه قمرست قریب صد و بیست فرسنگست بعرض این مسافت زمین همچو خاکستر سوخته کمشته ورود نیل در آن میککذرد وچون آب زياده ميشود وكل 4 بسيار باخود بمصر مي برد وآب سياه مي باشد از بـهر آن نیل میخوانـند اما ایـن معنی حقیقت ندارد که بـواسطـهٔ شعاع آفتاب وكرما زمين سياه و سوخته شود در اقليم اول و دوم ٥ بتخصیص در نصف غربی گرما و حرارت شعاع آفتاب بیش از

<sup>1.</sup> A عجرمه 2. A محرمه - 2. Manque dans A; B مجرمه - 4. B ajoute مجرمه - 4. B مجرمه - 4. B مجرمه - 4. B مجرمه - 4. B مجرمه - 4. B

طرف خط استواست وهيي زمين سياه وسوخته نگشته اما در اطراف حبشه؛ و بربركل سياه [f. 18 vº] بسيار مي باشد چون آب رود مصر زیـاده میشود وآن کَـلـهای سیاه بسیار بمصر میبرد واز بـهر آن نیل میخوانند که در سال کِل سیاه می اندازد ومی آورد بعد ازان در شرقی رود نیل مصر در خبط استواکنوهی هست و آبسی تمام ازو میآید و آنىوا نیل مقدشو میگویند و شهری و ولایتی چند دیگر هست در ساحل دریا که بربع مسکون در آمده است در خط استوا ودر ان نواحی وجبال آب بسیار جع شده و بحیرهٔ ظاهر کَشته وبطرف شمال میرود وبدریای مصر می پیوندد بعد ازان در غربی سیاه نيل كوهيست كه آنرا جبل الاهوا التخوانند وشمالي ايس كوه كه نزدیک خط استواست محالات انکرا است وایشان قومی وحشی و شریر ودد صفت اند وهیے جامہ نہوشند اگر غریسی را بیابند بكيرند وبكشند وبخورند ويآ صد ويا دويست فرسنگ طول وعرض صحراي ايشانست بعد ازان [f. 19 ro] چند شهر وصحرا وولايت و مرغزار هست و کوهی بیزرگ هست که اورا جبل خنفار و میخوانند و کوهنی دیگـر در جنـو بنی این کـوه هست در ساحل دریـای محیـط كنه اورا جبل سليسقى و ميكنويند ودر همهٔ آن مواضع مردم نشيس و انواع حیوان و نباتات واشجهار باشد وولایت برشنه وروغنه میخوانند وطول وعرض این ولایت دویست یا سیصد فرسنگ باشد بعد آزان ولایت زفو و منقولست ، باقصای مغرب و ساحل دریای محيط وكوهي بلند وبزرك هست كه اورا جبل منظوس ميخوانند

<sup>.</sup> شقى 5. B . - 2. هميشه 4. B . - 4. انكرار 8. B . - 5. B . . - 5. B . . - 5. B . . - 6. B . منفلوست 8. B . - 6. B . منفلوست

وقرب دویست و پنجاه یا سصد فرسنگ طول وعرض آن ولایتست و انبواع حیوان و نباتات وگُل و ریحان و مرغزار واشجار باشد و معدنیات و چیزهای بدیع مثل مقناطیس وزر ونقره بسیار میباشد و سنگهای آن کوه تمام زر دارد و درین آفاق جنوبی که یاد کردیم همه مردم سیاه باشند و آنچه در نصف غربی اند سیاه تر باشند و آنچه در نصف غربی اند سیاه تر باشند و آنه هوای نصف غربی گرمتر از مشرقست والله اعلم ه

### TRADUCTION

Ensuite se trouve la province des Zendjs, dont la première partie, appelée Anhiya, s'étend jusqu'au Nil des Démâdem, qui va vers Magadoxo, où il rejoint la mer. Les rives du Nil de Magadoxo sont la frontière de la province de Berbéra. Quelques autres villes, depuis Âmina jusqu'à Berbéra, se trouvent sur ce fleuve, qui a près de 300 parasanges de longueur. Cette province s'étend en largeur sur le rivage de l'Océan jusqu'à celui de la mer du quart habitable, 250 parasanges. Ces pays, ainsi que les montagnes de Sofala, ont des pépites d'or. Sur les rivages de la mer de ce pays, il y a beaucoup d'ébène, d'aloès, de santal et de bois de Brésil; en tout temps, on trouve de l'ambre gris dans la mer. Cette province renferme diverses espèces d'animaux et d'oiseaux, particulièrement l'éléphant, la panthère, la girafe, l'hippopotame<sup>1</sup>, la civette, le singe, le rhinocéros. Dans la plupart de ces montagnes, il y a des mouches à miel, des plaines et des prairies; ces plaines sont toujours couvertes de verdure, de fleurs et de basilics. Voici comment on recueille le parfum de la civette. On prend l'animal, on dresse un pieu auquel on l'attache; chaque jour, on lui donne du lait à plusieurs reprises; la civette tourne autour du pieu et s'y frotte; le parfum suinte de son corps comme de la sueur et se dépose en gouttelettes sur le pieu, où il reste attaché et d'où on le recueille.

Après cette province se trouve la région [des monts] de la Lune<sup>1</sup>; ce sont plusieurs villes et localités qu'on appelle

<sup>1.</sup> Le texte est défiguré dans les deux manuscrits ; je conjecture qu'à

l'origine il y avait خنزير آبى « porc aquatique ». 2. Σελήνης ὄρος de Ptolémée, traduit en arabe par جبل القمر que les Arabes ont voulu plus tard prononcer gomr, par exemple Magrizi et le

Demdeme 1 et Kirichne. Sur le bord de l'Océan est une montagne qui s'étend vers l'Orient, jusqu'au milieu du pays de Sofala, sur la distance de près de 1.400 parasanges. Diverses sortes sortes d'animaux et de plantes se trouvent dans cette montagne, ainsi que des rivières en grand nombre qui se jettent dans la mer du quart habitable. Les monts de la Lune sont à l'occident de cette montagne; il en sort plusieurs rivières larges et profondes, qu'on appelle le Nil d'Égypte. Cette eau forme deux grands lacs qui ont 100 parasanges sur 100 de dimension. A l'ouest de ces lacs se voient une haute montagne et une province qu'on appelle Reflè. Le Nil traverse ces lacs et en vient. La ligne de l'Équateur rejoint le fleuve dans la direction de l'ouest; il traverse près de 350 parasanges; plusieurs branches de l'eau du Nil, qui est douce, rencontrent l'eau salée de la mer, sortent au milieu d'elle et ne s'y mélangent pas; elle rejoint Mehîr, Alexandrie et la mer des Francs. Ce passage du Qorân : « Il a séparé les deux mers qui se touchent, il a élevé une barrière entre elles, de peur qu'elles ne se confondent<sup>2</sup> » dont les exégètes ne comprennent pas très bien le sens et que Dieu a prononcé dans son Livre, désigne ces deux mers (la mer et le fleuve).

Le Nil d'Égypte renserme un certain nombre d'animaux qui, à ma connaissance, ne se trouvent nulle part ailleurs : le requin, le crocodile et l'hippopotame. Le qirch (requin) est un animal de la forme de la grenouille, mais très grand, car il a plusieurs coudées de longueur et de largeur; il est recouvert de points qui sont comme des bou-

Qâmoûs cités par S. de Sacy, Abdellatif, p. 7, par une erreur d'érudition tendant à rattacher à tort ce nom à celui du cap Comorin.

<sup>1.</sup> Abou'l-Féda, Géogr. texte ar., p. 162, trad., t. II, p. 225, d'après Ibn-Sa'id; c'est la ville d'où sont sortis les Démâdem qui ont attaqué la Nubie et l'Abyssinie en 617 (1220), à la même époque où les Mongols envahissaient la Perse; ce sont les Tatares nègres. Près de là est la ville de Qaldjoùr qui a donné son nom aux sabres qaldjoùr s. Cf. Mehren, Cosmographie, p. 106, note 2; Edrîsî, trad. Jaubert, t. I, p. 116; Bekrî, éd. de Slane, p. 183.

<sup>2.</sup> Qor., ch. LV, v. 19-20.

cliers de couleurs variées. Quand il se dirige vers un navire, les voyageurs et l'équipage en ont très peur; en prévision de sa rencontre, ils préparent des aliments; ils connaissent l'approche du qirch par le mouvement de l'eau et y jettent les aliments afin de l'occuper avec cette nourriture. Le père de Qoréïch, à cause de la quantité d'enfants qu'il avait, lui donna le nom de qoréïch (petit requin) au diminutif, bien qu'il eût une corpulence remarquable.

Le crocodile est un animal dont le corps n'a qu'une seule ouverture, celle de la bouche, par où il mange, décharge ses excréments et met bas sa portée. Lorsqu'il dépose celle-ci sur le sol sec, elle devient le scinque, et lorsque c'est dans l'eau elle devient le crocodile; c'est de la même façon que les poissons déposent leurs œufs tantôt sur le rivage, au milieu des roseaux, et tantôt sur le sol aride, où l'eau de la mer n'atteint pas et où le soleil darde ses rayons sur eux: et alors ils donnent des saute-relles. Celles-ci, au contraire, quand elles jettent leurs œufs dans l'eau, ceux-ci deviennent des poissons.

L'hippopotame est un animal gigantesque, qui a près de dix coudées de longueur de taille. Sa tête et son cou ressemblent à ceux du buffle; pour la grosseur, ils correspondent à celle de trois de ces animaux. Il a aussi quelque ressemblance avec le porc; il a six défenses grandes et épaisses, chacune longue d'une coudée; il a quatre rangées de dents de la grandeur de gros œufs de poule. Ses pattes antérieures et postérieures sont courtes et épaisses; celles-ci ressemblent aux pieds du chameau,

<sup>1.</sup> Vansleb, cité dans Dozy, Suppl., nomme le kersche parmi les poissons du Nil. Comparez Damiri, Ḥayât el-Ḥaiwân, t. II, p. 291, où il y a un passage intéressant sur le rapport de ce nom avec celui de l'ancêtre des Qoréïchites.

<sup>2.</sup> Cf. Abdallatif, p. 142 et la note de S. de Sacy, p. 160; Damiri, t. I, p. 204; Qazwini, I, p. 136. Sur le scinque, voir Damiri, t. II, p. 28; Mehren, Cosmographie, p. 109; Edrisi, trad. Jaubert, t. I, p. 31.

à moitié fendus'; il a un museau court; il attaque les navires et tue tous les animaux qu'il rencontre. A une époque, en Égypte, 3.000 hommes armés se mirent d'accord pour tuer un hippopotame; mais ils ne purent pas y parvenir. On leur apprit que dans certaine province il y avait une peuplade nègre qui tuait aisément l'hippopotame<sup>2</sup>; on la manda, et il vint quelques individus en petit nombre qui le tuèrent. Quand le peuple s'amassa et vit qu'il était tombé, il fut émerveillé de la création divine<sup>3</sup>; et les nègres donnèrent information de l'art que nous avons mentionné.

Le Nil, depuis les monts de la Lune d'où il sort jusqu'à l'endroit où il se jette dans la mer des Francs, a près de 1.000 parasanges [de longueur].

#### ANECDOTE

Une fois, une troupe de voyageurs se mirent d'accord : « Nous voulons savoir, dirent-ils, d'où le Nil prend sa source ». Ils en suivirent le bord dans la direction du sud jusqu'aux monts de la Lune, où il y a une source. L'un d'eux fit l'ascension du sommet de la montagne pour voir ce qui s'y trouvait : il se mit à rire aux éclats et se lança de l'autre côté. Un autre de ces voyageurs le suivit pour voir ce qui lui était arrivé; mais lui aussi fit de même. Après cela, les explorateurs se dirent : « Attachons une corde à la ceinture de l'un de nous, et tenons-en ferme l'extrémité à plusieurs; envoyons notre camarade sur le sommet de la montagne, et si lui aussi veut se diriger de l'autre côté, nous le tirerons par ici et nous lui demanderons ce qu'il a vu ». Ainsi firent-ils; mais cet homme brisa la corde et partit comme ses devanciers; jamais on

<sup>1.</sup> Comparer la description d'Abdallatif, p. 145; Mehren, Cosmographie, p. 108, Damîrî, t. II, p. 261.

<sup>2.</sup> Cf. Abdallatif, p. 144.

<sup>3.</sup> Voir la description que donne Maqrîzî, cité par Quatremère, Mémoires sur l'Egypte, t. II, p. 15.

n'a pu savoir quelle en était la cause. Quelques-uns disent que le jardin d'Irèm se trouve de l'autre côté de la montagne, et que [le voyageur] désire s'y rendre; d'autres prétendent que c'est un endroit extrêmement agréable, et que [le voyageur] s'y précipite dès qu'il le voit. Cependant d'autres donnent cette explication: Il y a là un animal gigantesque qui attire par son souffle tous les animaux qu'il voit, pour s'en repaître. Toutefois, Dieu seul sait la vérité!

#### ANECDOTE

Le motif de l'appellation de « Fleuve du Nil » donné à ce cours d'eau, c'est que certains sages disent qu'à 7º 1/2 de latitude sud, après avoir dépassé l'Équateur, à 190 de la constellation de la Balance où a lieu la déjection du Soleil, celui-ci passe au zénith par une voie dévorée par la chaleur jusqu'à 3º de la constellation du Scorpion, où est la déjection de la Lune 1, où elle passe au zénith. Par suite de l'extrême chaleur et de l'ardeur du soleil, le sol est devenu noir. Nous avons tracé un schéma composé de deux lignes; la première ligne marque la déjection du Soleil qui passe par le zénith, jusqu'à ce qu'elle atteigne l'autre ligne qui est celle de la déjection de la Lune; près de 120 parasanges. Sur cette distance, la terre a été brûlée comme de la cendre; le Nil passe au milieu, et quand ses eaux se gonflent, il entraîne avec lui un limon abondant jusqu'en Égypte, et l'eau devient noire; c'est pourquoi on l'appelle Nil'. Mais ce qui n'est pas vrai, c'est que le sol noircisse

<sup>1.</sup> La déjection هبوط, en termes d'astrologie, est l'opposé de l'exaltation شرف, quand la planète est dans la constellation zodiacale qui lui est attribuée. Cf. Mafâtih-el-'Oloûm, éd. Van Vloten, p. 225 et 227. La Balance et le Scorpion sont à cent quatre-vingts degrés du Bélier et du Taureau, exaltations du Soleil et de la Lune. C'est alors que ces deux planètes manifestent l'influence la plus maligne.

<sup>2.</sup> Ce dessin ne figure pas dans les mss.

<sup>3.</sup> En persan, ntl signific indigo.

et soit brûlé par l'action des rayons du soleil et de la chaleur; dans le premier et le second climats, en particulier dans la moitié occidentale, la chaleur et l'ardeur des rayons du soleil sont plus fortes qu'à l'Équateur, et cependant le sol n'y est ni noirci, ni brûlé. Tandis que dans la région de l'Abyssinie et de Berbéra, le limon noir est très abondant; quand l'eau du Nil grossit, elle entraîne en Égypte ces boues noires; et c'est pour cela qu'on appelle le fleuve Nil (indigo), parce que chaque année il apporte et dépose du limon noirâtre.

\*

A l'orient du Nil d'Égypte, à la hauteur de l'Équateur, se trouve une montagne d'où il sort un cours d'eau considérable que l'on appelle Nil de Magadoxo<sup>1</sup>. Il y a encore là d'autres villes et d'autres pays.

Sur le rivage de la mer qui est entrée dans la région du quart habitable, à la hauteur de l'Équateur, et dans ces mêmes régions montagneuses, il s'est rassemblé beaucoup d'eau, qui est devenue un lac; il se dirige du côté du nord et se joint à la mer d'Égypte.

A l'occident du Nil noir [le Niger] est une montagne qu'on appelle mont Âlâhou; au nord de cette montagne, qui est près de l'Équateur, se trouve la région des Ankar, peuple sauvage, très méchant et participant de la nature des bêtes féroces; ces gens sont tout nus; quand ils rencontrent un étranger, ils s'emparent de lui, le tuent et le mangent. Les plaines désertes occupées par cette peuplade s'étendent sur 100 ou 200 parasanges en long et en large.

<sup>1.</sup> Voir la description de Dimachqî, dans Mehren, Cosmographie, p. 138, qui montre bien la confusion qu'on a faite au moyen âge entre le Wobbi et le Juba.

<sup>2.</sup> الهو Alhou dans Abou'l-Féda, Géogr., texte, p. 153, trad., t. II, p. 209.

Ensuite on trouve plusieurs villes, déserts, provinces et prairies; il y a là une grande montagne qu'on appelle Khanfâr, ainsi qu'une autre plus au Sud et sur le bord de l'Océan, connue sous le nom de mont Salîsqî; dans tous ces endroits il y a des hommes établis, ainsi que différentes sortes d'animaux, de plantes et d'arbres; on appelle cette province Berchènè¹ et Roûghanè; elle a 200 ou 300 parasanges en long et en large.

Plus loin, dans les régions les plus éloignées du Maghreb, on arrive à la province de Zafou et Manqoûl's, où l'on aboutit au rivage de l'Océan; il y a là une grande et haute montagne qu'on appelle le mont Manfaloûs; cette province a près de 250 ou 300 parasanges de long et de large; on y voit diverses espèces d'animaux, de plantes, de fleurs, de basilics, de prairies et d'arbres; les minéraux et certaines choses merveilleuses, comme la pierre d'aimant, l'or, l'argent, y sont en abondance; les roches qui forment cette montagne sont entièrement composées d'or.

Dans ces contrées méridionales que nous venons de mentionner, les habitants sont tous noirs : ceux qui habitent la moitié occidentale sont encore plus noirs, parce que le climat de cette région est encore plus chaud que celui de la moitié orientale; mais Dieu sait mieux la vérité!

<sup>1.</sup> برسنة Bersena, Abou'l-Féda, id. op., p. 151; trad., t. II, p. 205. 2. وفو Zefou et مانقلو Mancalou, Abou'l-Féda, id. op., p. 151; trad., 1. II, p. 205.

### LÉGENDE MUSULMANE

### SUR LA MORT DE LA VIERGE

PAR

#### E. GALTIER

La légende suivante est tirée d'un petit opuscule imprimé plusieurs fois à Kazan (Russie) sous le titre suivant : حصرت مريم رضى الله تعالى عنها كتاني Sultée est celle de 1896, مصرت أولنيمشدر قرانده أولنيمشدر قرانده مجد جان جيمركون خاتوني ننك ورثه لرى ننك طبع خانه سنده مجد جان وبرادري شريف جان الكريمي لرننك خراجتي ايلان ١٨٩٦ نجي يلده pet. in-16, 8 p.

Ce texte a déjà été réimprimé avec une traduction russe par M. Matvjeev i. M. Matvjeev a fait suivre le texte de quelques notes dans lesquelles il a rappelé les passages du Coran où il est fait allusion à Marie. Marie fille d'Imran (III, 30, 31; LXVI, 12) et sœur d'Aaron (XIX, 29) fut élevée sous la surveillance du prophète Zacharie (III, 32), frère de Jean le Précurseur. Marie reçut une nourriture céleste (III, 39) et vécut dans l'état de virginité (XXI, 91, LXVI, 12): les anges lui annoncèrent qu'elle était choisie par Dieu (III, 37 et serait mère de Jésus-Christ (III, 32-42): elle enfanta Jésus (XIX, 18-31) né du souffle divin (XIX, 17) et fut pour cela insultée par les Juifs (IV, 155; XIX, 28-29). Le Coran parle de sa vie avec Jésus-Christ (XXIII, 52), dit qu'elle a été un signe pour le monde (XXI, 91), etc.

M. Matvjeev remarque que Solaiman, l'auteur du livre,

<sup>1.</sup> Izvēstija obchtchestva archeologii, istorii i etnografii pri imperatorskom kazanskom universitetē, tom. XIII, 1, Kazan, 1895, p. 19-34.

a très peu emprunté au Coran 4. Ainsi il n'y est pas question dans le Coran de la montagne sur laquelle se retirent Jésus et sa mère, et que le texte publié par M. Matvjeev appelle Tabian (تبيان). Cette montagne porte le nom de (lamlam) dans la variante de la légende recueillie chez les Tatars de la Chine par M. Katanov. Mais il est visible que ce nom propre est simplement une altération de l'arabe البنار (Liban) : Jésus en effet descend de la montagne après la mort de sa mère pour aller trouver les Juifs, il est donc vraisemblable de croire que cette montagne n'est pas située loin de la Judée et c'est en effet le nom que donne l'édition de Kazan de 1896. C'est sur cette montagne qu'Azrail, l'ange de la mort, vient annoncer à la Vierge que sa dernière heure est arrivée. Comme un épisode analogue se trouve dans des récits chrétiens où Gabriel annonce à la Vierge, sur le mot Eleon (des Oliviers) qu'elle doit mourir, il en a conclu que cet épisode avait été emprunté au christianisme. Mais cette opinion nous paraît peu vraisemblable, les emprunts directs faits au christianisme étant fort rares; il n'y a là qu'une pure coïncidence et l'intervention d'Azrael s'explique tout naturellement par les croyances musulmanes.

Dans le récit de Solaiman, la Vierge meurt avant Jésus : on ne rencontre cependant rien de semblable ni dans l'histoire des prophètes de Kisa'i , ni dans son manuel<sup>5</sup>

<sup>1.</sup> M. Matvjeev rappelle le passage du Cor. XXIII, 52: « Nous leur donnâmes pour demeure un lieu élevé, tranquille, et abondant en sources d'eau », mais on voit généralement ici une allusion à la ville de Bahnesa. Cf. Umar ibn Moh. al Kindi's, Beskrivelse af Ægypten udg. ogoversat af J. Oestrup, p. 184 du texte arabe.

<sup>2.</sup> J. Th. Katanov, Musulmanskija legendy (cah. suppl. des Zapiski de l'Acad. des sc., nº 3, S. Petersbourg, 1894.

<sup>3.</sup> Skazanie o zemnoi žisni presvjatoj Bogoroditsy, 6º éd. Moscou, 1891, p. 173.

<sup>4.</sup> Weil, Biblische Legenden der Muselmänner, 1 v. 1845. Frankfurt, p. 280-298.

<sup>5.</sup> Mscr. de l'Inst. fr. d'arch. du Caire, p. 20.

intitulé : انباء الانبياء عليهم السلام وتاريخ الخلفاء ni dans Tha'lebi انباء الانبياء). Voici ce que dit ce dernier au sujet de la mort de la Vierge, d'après Wahb-ibn Monabbih :

لما اراد الله تعالى ان يرفع عيسى عليه السلام آخى بين الحوارين فامر رجلين منهم يقال لاحدهما شهون الصفار (صفا اله) وللاخر يحي ان يلتزما أمه ولا يفارقاها فانطلقا ومعهها مريم الى ماروت ملك الروم يدعونه الى الله تعالى وقد بعث الله تعالى اليه قبل ذلك يونس عليه السلام فلما اتوه امر بشهون واندراوس فقتلا وصلبا منكسين وهربت مريم ويحي حتى اذا كانا في بعض الطريق لحقهما الطلب فخافا فانشقت لهما الارض فغابا فيها واقبل ماروت ملك الروم واصحابه فحفووا ذلك لهما اللوصع فلم يجدوا شياً فردوا التراب على حاله وعلموا انه أمر من الله تعالى فسال ملك الروم عن حال عيس فاخبروه به فاسلم كها ذكونا تعالى فسال ملك الروم عن حال عيس فاخبروه به فاسلم كها ذكونا

Toutefois cette légende sur la mort de la Vierge n'a pas été imaginée de toutes pièces par Solaiman. Il n'a fait que mettre en vers en la développant et y ajoutant quelques épisodes une légende arabe dont nous possédons une rédaction en aljamiado<sup>2</sup>. L'épisode de la retraite de Jésus sur la montagne et de la mort de Marie font partie d'un récit intitulé « Relato del nacimiento de Jésus». Après les miracles de Jésus chez le teinturier, il est chassé par les Juifs comme sorcier et se retire avec sa mère sur une montagne.

« Et les Juifs les chassèrent de la ville et Jésus s'en alla

<sup>1.</sup> Tha 'lebi, قصص , kiبياء, éd. du Caire, 1 v., in-8, 1308 hg. f. 267. Je n'ai pu consulter le قصص , Kiبياء de Roubgouzi. Il n'est pas question de sa mort dans Le livre de la création et de l'histoire de Moţahhar b. Ṭahir al-Maqdisì, perb. p. M. Huart, t. III, p. 120-131.

<sup>2.</sup> F. Guillén Robles, Legendas moriscas sacadas de varios manuscritos, 3 v. Madrid, 1885, t. I, p. 136-139.

avec sa mère servant Dieu, combien il est élevé! du mieux

qu'ils pouvaient.

Après être partis de cette ville, voici qu'ils arrivèrent à une montague élevée et Jésus et sa mère vinrent à une caverne qui était au pied de la montagne et Jésus trouva des herbes tendres et bonnes, et il vint à sa mère et ils en mangèrent et reposèrent leurs cœurs.

Ensuite Jésus fit une demeure afin que sa mère y pût servir Dieu; il fit une autre demeure pour lui et ils sui-

vaient Allah chacun en son logis.

Puis quand les ténèbres de la nuit venaient, Jésus adorait Dieu, en son logis, et sa mère dans le sien : au milieu de la nuit, Jésus alla voir sa mère et la trouva endormie, du moins il le croyait, et en la voyant, il l'appela ainsi en disant :

« Louange à Allah, ô mère, de ce qu'il t'a fait la faveur d'un tel sommeil, jamais je ne t'avais vue tant dormir. »

Ensuite Jésus revint à l'endroit où il servait Dieu jusqu'au moment où l'aube parut; alors étant revenu vers sa mère il la trouva dans l'état où il l'avait laissée et lui dit:

« O mère, lève-toi, déjà l'aube commence à poindre, voici un sommeil comme je n'en avais jamais vu en toi ».

Et elle était morte : et Dieu donna la patience et la résignation à Jésus, au sujet de la mort de sa mère : il la prit sur ses épaules et il l'emportait pour l'ensevelir.

Puis quand le jour parut et que le soleil brilla, il regarda et vit au pied de la montagne des gens d'entre les Beni-Israël. Il descendit vers eux et leur demanda de l'aider à ensevelir sa mère et de faire la prière sur elle.

Et quand il fut près d'eux, il déposait des baisers sur son cou et leur disait : « Aidez-moi à ensevelir ma mère, car elle a goûté la mort. »

Et ils lui répondirent : « N'es-tu pas le sorcier chassé des terres du Yémen? »

Et ils lui lançaient des pierres; et quand Jésus vit cela, il s'enfuit loin d'eux et revint au pied de la montagne; et il

pensait à sa mère, et à ce moment il entendit une voix venue du ciel qui disait:

« O Jésus, souffle d'Allah, laisse ta mère car les alhorras de l'alchanna (les houris du ciel) viennent pour la taharrar (pour la purifier). »

Et aussitôt Jésus la laissa, et s'éloigna d'elle, et à ce moment il entendit une voix qui disait :

" O Jésus, retourne vers ta mère et fais la prière sur elle. "

Et Jésus revint et fit la prière avec les rangées des anges dont personne ne savait le nombre, sauf Dieu (combien il est élevé).

Ensuite il l'ensevelit, et Allah égalisa la terre sur elle, et Jésus loua Allah sur son tombeau et lui fit de nombreuses louanges.

Et après qu'elle eut été ensevelie, il s'en revint vers ceux des Beni-Israël. »

L'auteur de la légende en turc-oriental se désigne à la fin de son livre par le nom de Solaiman. M. Matvjeev n'a point identifié ce personnage qui est cependant fort connu, sous le nom de Hakim Khodjah, de Solaiman atá ou de Solaïman de Baqyrghan. Il fut disciple de Khodja Ahmed Yesevî. On a de lui une biographie mêlée de légendes qui a été publiée en 1846 et 1858 à Kazan sous le titre de det dont M. Salemann a donné une édition critique récente '. Solaiman habita la ville de Baqirghan dans le khanat de Khiva. Cette ville qui n'existe pas dans les cartes modernes serait selon M. Salemann la même que celle qui est citée dans Moqadesi '. Riza Qouli Khan dans le récit de son ambassade à Khiva 'dit que ce cheikh est

<sup>1.</sup> Zaleman, Legenda pro xakim-atá (extr. des Izvestija de l'Ac. impér. des sciences, t. IX, nº 2), 1898, S. Pétersbourg.

<sup>2.</sup> De Goeje, Das alte Bett des Oxus Amû-darja, 1875, Leiden, p. 110. Sprenger, Die Posten u. Reiserouten des Orients, 1864, Leipz., p. 34, cités par M. Salemann, p. 2.

<sup>3.</sup> Récit de l'ambassade au Kharezm par Riza Qouly Kan, publié et tr. par Schefer, 2 v. in-8°, Paris, 1879, p. 151.

enterré dans le village de Hakim ata: « Hakim ata, dit-il, est une localité située sur le bord du Djihoun, Hekim ata, qui y est enterré, était l'un des cheikhs turcs de l'ordre des Naqchbendì. Hekim ata est à la limite extrême de la partie cultivée du Kharezm. Quand on dépasse cette localité, on arrive au pays occupé par les Qazaq et les Qara Qalpaq, soumis au Khan de Khiva. » M. Schefer ajoute en note que ce village doit son nom au tombeau de Hakim ata enterré à Ak-Qourghan. Solaiman de Baqirghan vécut, selon M. Salemann, vers la fin du viº et le commencement du viiº siècle de l'hégire. On lui attribue les ouvrages suivants¹:

باقرغان كتابى, 86 p., recueil de poésies religieuses et morales p. à Kazan par Gottwald en 1857 : il y en a des éditions de 1846, 1847, 1856, 1857, 1858, 1860, 1863, 1893.

:Kazan 1878 et 1896 خصرت مريم كتابي

الخرزمان كتابي, 16 p. in-16, 1847. Kazan, et 1856. Cet ouvrage traite des signes annonçant la fin du monde : il porte aussi le titre de تقى عجب دنكلارى وار parce que tous les deux vers se répètent les mots الدين ارتوق عجب دنكلارى وار Cet ouvrage a été édité avec trad. par M. Malov sous le titre Kniga o poslědnem vremeni, dans les Izvestija de la Soc. arch. hist. et ethn. de Kazan (XIV, 1, p. 1-96), 1897. La vente de cet ouvrage aux Tatars est interdite par la censure russe.

Au nom du Dieu clément et miséricordieux.

1. Cf. Katanov, Katalog knig otpetchatannykh v tipografii imperat. Kazanskago universiteta s 1800 do 1896 goda, 1 v. in-8°. Kazan (voy. aux dates d'impression indiquées).

Prétant attention à la puissance du Tout-puissant, je me souviens d'une de mes paroles; il n'est point possible de la cacher: mon Dieu me la donna en présent.

Jésus, fils de Marie, fut un serviteur particulier de mon maître : mon maître l'ayant appelé lui donna l'Évangile.

Comme au descendant des saints, au chef des prophètes, Dieu fit connaître sa bienveillance pour lui et lui donna une place dans le ciel.

Il ne regarda pas le monde, son cœur fut détaché des richesses, il ne demeura pas au milieu des hommes : tel fut ce Jésus.

Il répudia ce monde, et se dirigea vers l'autre : il pratiqua le culte de Dieu, et passa les nuits sans sommeil.

Marie fut sa mère; il n'eut point de père; il fut le prince des prophètes et naquit de l'esprit (mot à mot, du vent).

Partout où il allait, s'il voyait un aveugle-né, il disait les prières et l'aveugle voyait (m. à m. quel que fût le peuple chez qui il allait).

Il faisait marcher les paralytiques, guérissait toutes les infirmités, ressuscitait les morts : tel était Jésus.

Jésus dit : « Mère, que je te donne un conseil : écoutele; je me souviens d'une parole.

Mère et fils levons-nous; revêtons-nous de l'habit de derviche : laissons ce monde; le moment est venu de servir Dieu.

Marie lui répond : « Mon fils, ô mon œil clair, ô mon enfant (mon poulain), cette mort va venir, tu as bien parlé».

La mère et le fils se levèrent, ils revêtirent l'habit de derviche; ils quittèrent ce monde; le moment de l'autre est venu.

Ils allèrent au mont Liban, ils montèrent sur le sommet de la montagne. Marie dit à son fils : « Bâtis un édifice où nous prierons ».

Jésus amassa des pierres, il les disposa en rond et les recouvrit (d'un toit); il bâtit ainsi une cellule et Marie y entra.

Ils passaient le jour dans le jeûne; les nuits à veiller; ils récitaient les prières du culte; ils vécurent (ainsi) quelque temps.

Les serpents qui se tiennent dans les vallées (?), les animaux sauvages du désert, les oiseaux dont l'air est le domaine, les vers , tous vinrent les saluer.

Un jour, par hasard, Jésus alla chercher de quoi manger, il alla chercher des racines et tarda un peu.

<sup>1.</sup> کیکی, animal sauvage en tatar.

<sup>2.</sup> Ou « les loups ».

Par Dieu, mon Seigneur, l'ordre fut donné à 'Azraïl de prendre l'âme de Marie; Azraïl ayant reçu cet ordre partit.

Cet Azraïl partit et alla vers Marie; se tenant debout devant elle, il la salua.

Marie se leva rapidement, répondit en hâte à son salut et dit : « D'où es-tu venu? Mon âme (corps) a été frappée de terreur.

Dans mes os je sens un frisson, mon cœur tremble, ma pauvre ame est abattue: quel est ton nom?» demanda-telle.

« Je suis, répondit-il, celui qui ravage les demeures, qui sépare les époux, je suis celui qui va rendre Jésus orphelin, je suis Azraïl.

Mon nom est Azraïl, sache-le, Marie; achève vite ce que tu fais, je vais prendre ton âme », dit-il.

Il répondit qu'il allait prendre l'âme de Marie, l'emporter dans les régions supérieures et rendre Jésus orphelin.

مريم ايتور اوناغيل ه مونچه اشلار قيلماغيل برساءت كاسن توزكل ه اوغلوم كلسون تيدي يا

Marie lui dit : « Je t'en prie, ne fais point de telles choses, attends un instant, que mon fils revienne.

Que mon fils revienne, que je le voie, que je caresse sa tête et ses yeux, que je lui donne une benédiction, (ensuite) prends mon âme », dit-elle.

« L'ordre que j'ai reçu ne permet pas d'agir ainsi; je ne puis attendre que ton fils revienne; je vais prendre ton âme de suite. » Telle fut la réponse d'Azraïl.

« Je ne reçois pas de l'argent du riche: je ne donne aucun délai aux pauvres : je ne m'engage dans aucune dispute, dans aucune querelle, je vais prendre ton âme », ajouta-t-il.

Marie consentit à donner son âme et à la porter au ciel, les anges, en pleurant, vinrent à la cérémonie funèbre.

La prière du coucher du soleil passa, la prière de la nuit vint : Jésus en pleurant revint vers sa mère.

«Ma mère, lève-toi, pourquoi dors-tu encore? c'est le moment de la prière du matin », dit Jésus en gémissant et en la suppliant.

« Ma mère, dit-il, que t'est-il arrivé? Elle s'est endormie en priant, elle s'est fatiguée à force de prier. » Jésus attendit quelque temps.

Il ne mangea point des aliments qu'il avait apportés disant : « Que ma vie soit en offrande, » et, gardant sa mère, il laissa la nourriture.

Cette journée Marie ne se leva point : Jésus n'ouvrit point la bouche; il attendit sa mère jusqu'à ce que parût l'aube du lendemain.

Une voix se fit entendre du ciel : « Marie a quitté ce monde, tu es orphelin. » C'est ainsi que parla la voix.

Jésus en l'entendant gémit et pleura; il se jeta le visage (mot à mot le ventre) contre terre et demeura étendu privé de sentiment.

Les trônes, (l'arch et le koursi) des cieux furent ébranlés : la tablette, la plume (du destin) pleurèrent, les anges pleurèrent, en disant : « Que Dieu fasse miséricorde ».

Jésus dit : « O Marie, je ne t'ai pas connue assez, mes yeux ne se sont pas rassassiés de ta vue; tu as pris l'âme de ma mère (Azraïl), qui la remplacera désormais?

Où irai-je? Qui appellerai-je ma mère? Avec qui vivraije?» C'est ainsi qu'il se lamenta.

« O miséricordieux, donne-lui ta miséricorde; tu es le juge qui décrète, c'est toi qui a pris l'âme de ma mère, comment ferai-je désormais? »

Un ordre vint de mon Dieu, le mont Liban trembla : « Pars, Jésus, vers ton peuple ». Telle fut sa réponse.

Jésus alla vers son peuple, il entra au milieu de son peuple, aux fils d'Israël il donna le salut.

Ce peuple se leva, répondit à son salut et lui demanda : « D'où viens-tu? Quel est ton nom?

« Je suis le bienheureux Jésus, ma mère est morte, et je suis affligé, je vous demande une pièce d'étoffe pour son linceul. » C'est en ces termes qu'il se fit connaître (m. à mot, il fit connaître son secret).

Cette nation lui répond : « Ce n'est qu'un amas de mensonges. » Ils ne lui donnent rien en disant : « Qu'elle demeure cent ans » (sans sépulture).

Quel que fût celui à qui il s'adressât, nul ne voulut lui donner un linceul : « Personne autre que toi n'ira (au tombeau), ainsi pars vite », lui dirent-ils.

Jésus entendit leurs paroles, il revint sans espoir; sans avoir trouvé de linceul; il s'en revint de nouveau.

Du ciel descendirent des houris, des tentes furent dressées; les houris lavèrent Marie et l'enveloppèrent du linceul.

Elles lavèrent Marie, elles la revêtirent du linceul et la déposèrent dans le tombeau; les anges descendirent (du ciel).

Soixante-dix mille anges vinrent; ils firent la prière pour Marie; celui qui dirigea la prière fut le fidèle Gabriel.

« O si, par l'ordre de mon Seigneur, le tombeau de Marie s'ouvrait et que je pusse voir son visage »! telle fut la prière de Jésus.

Un ordre vint de mon Dieu, le tombeau de Marie s'ouvrit; par la puissance de Dieu elle ressuscita et commença à parler.

Cette lumière du tombeau apparut, le tombeau de Marie s'ouvrit, des fleurs de toute sorte apparurent, elle se leva pleine de force.

Marie dit : « Pourquoi es-tu tel? Pourquoi n'as-tu point de fermeté (dans le malheur)? Ne connais-tu pas les douleurs de l'âme? » Telle fut sa réponse.

« Ne jette pas les yeux sur ce monde (méprise-le) : ne donne pas ton cœur à la richesse, ne cesse pas de servir Dieu, cela est nécessaire pour toi. »

Solaiman le serviteur de Dieu, se compare à un sage qui parcourt le désert (du monde) ou à celui qui orne un habit de dessins ou qui dispose des perles sur un fil.

Le Caire, 1905.

# UNE GRAMMAIRE TURQUE

### DU HUITIÈME SIÈCLE DE L'HÉGIRE

« La Pénétration dans la langue des Turcs »

D'ABOÛ ḤAYYÂN AL-GHARNAŢÎ

Par Lucien BOUVAT

#### AVANT-PROPOS

L'ouvrage dont, sur les conseils et avec le bienveillant appui de MM. Barbier de Meynard, Joseph Halévy et Clément Huart, je donne aujourd'hui une analyse, semble être la plus ancienne grammaire turque connue jusqu'ici, ayant été achevé, nous dit l'auteur, dans la nuit du 19 au 20 ramadan 712 (= 18 janvier 1313)<sup>1</sup>. Le curieux glossaire turcarabe publié par M. Houtsma<sup>2</sup> se termine bien par deux

- 1. La « Pénétration dans la langue des Turcs » אלירוש אלירוש אלירוש מובי a été publiée à Constantinople, par les soins de Mostafâ-Bey, directeur de l'École préparatoire, en 1309 (= 1892), d'après un ms. de la bibliothèque de la mosquée de Bayézid à Stamboul qui serait, d'après une annotation finale omise par l'éditeur, une copie du ms. original d'Aboù Hayyân. La publication de Mostafâ-Bey, assez incorrecte d'ailleurs, forme un in-12 de 213 de pp. édité par l'Imprimerie Nationale. Dans l'intéressant compte-rendu qu'il en a donné dans le Journal Asiatique (VIII° série, 1892, tome XX, p. 326-335), M. Huart, qui a eu le ms. sous les yeux, a rétabli nombre de passages défigurés par l'éditeur.
- 2. Ein türkisch-arabisches Glossar, nach der Leidener Handschrift herausgegeben und erläutert. Leiden, E. J. Brill, 1894, in-8 de 114 et ev pages. Voir dans le Journal Asiatique, IXº série, 1894, tome III, p. 183-187, le compte-rendu de cette publication par M. Barbier de Meynard. Écrit en Égypte comme l'ouvrage d'Aboû Hayyan, mais soixantesept ans auparavant (643 = 1243), ce glossaire s'en rapproche beaucoup, tant par le grand nombre des mots communs aux deux ouvrages que par

courts chapitres consacrés, l'un à la morphologie et aux verbes, l'autre à l'emploi des particules; mais ce serait Aboû Ḥayyân qui, le premier, aurait écrit une véritable grammaire de la langue turque.

### I. - L'Auteur 1.

Athîr ad-Dîn Aboû Hayyan Mohammad ibn Yoûsouf Al-Gharnati Al-Andalousi, né à Grenade en 654 (= 1256), mourut en Égypte dans les premiers jours de l'année 745 (= 1344). Bien qu'ayant abordé dans ses nombreux ouvrages (Hadjî Khalîfa et Ibn Châkir Al-Koutoubî en citent plus de soixante, aujourd'hui perdus pour la plupart), les sujets les plus divers : grammaire, rhétorique, lecture du Coran, jurisprudence, religion, histoire, poésie. Aboû Hayyan fut surtout un grammairien. Il laissa, sur la langue arabe, de nombreux travaux auxquels il fait une modeste allusion dans la préface du livre qui nous occupe, écrivit sur le persan et l'abyssin et consacra aux Turcs et à leur langue au moins cinq traités : هو الملك في نحو الترك « La fleur de la domination, sur la syntaxe turque »; نفحة المسك L'odeur du musc, sur la conduite des في سيرة الترك Turcs »; الشرك « Les Verbes dans la langue

l'orthographe. Dans l'un et dans l'autre on observe l'emploi constant de la scriptio defectiva, le remplacement des lettres propres au turc et au persan par celles des lettres arabes qui ont le plus d'analogie avec elles, la rareté relative des emprunts étrangers et enfin de nombreux exemples pris dans les dialectes kïptchakï et turkmène.

1. Pour plus de détails, voir la notice bio-bibliographique que j'ai consacrée à Aboû Hayyan dans le tome X (1903) de la Revue hispanique.

turque »; الدرّة المصية في اللغة التركية « La Perle brillante, sur la langue turque », et enfin الدراك للسان الاتراك « La Pénétration dans la langue des Turcs ». Ce dernier ouvrage, dit Aboû Ḥayyân, qui se vante d'avoir devancé ses compétiteurs, n'eut pas de précédent. Il l'écrivit pendant son séjour en Égypte, d'après les Turcs fixés dans ce pays, où ils formaient depuis plus de trois siècles une colonie nombreuse.

« La Pénétration dans la langue des Turcs » comprend trois parties. La première forme un glossaire turc-arabe comprenant environ deux mille deux cents mots disposés dans un ordre alphabétique peu rigoureux. Selon l'usage des grammairiens arabes, Aboû Ḥayyân donne ordinairement les verbes au parfait. Puis vient la grammaire proprement dite. La seconde partie est consacrée à la phonétique et à la morphologie. Après avoir parlé des différents sons connus dans la langue turque, Aboû Ḥayyân étudie successivement le diminutif, les divers participes, l'infinitif, les noms de lieux, d'instruments et d'action, le nom abstrait; puis, passant au verbe, il en énumère les diverses voix. Il s'étend longuement sur les désinences de la déclinaison et de la conjugaison, qu'il analyse lettre par lettre. Il parle ensuite de la suppression des consonnes.

La troisième partie est consacrée à la syntaxe. Aboû Hayyan examine les divers genres de propositions, les moyens d'exprimer la détermination et l'indétermination, l'emploi des pronoms, les rapports d'annexion, auxquels il consacre un long chapitre, le verbe auxiliaire (3) et les verbes d'existence, les particules employées dans la conjugaison, telles que Lind, les verbes signifiant « penser, croire, savoir », puis il revient à la formation des temps. Il énumère ensuite les moyens d'exprimer la négation, l'interrogation, la prohibition, et s'étend sur la voix pas-

sive et l'emploi du nom d'action pour donner un sens plus énergique au verbe. Il réunit dans un même chapitre les adverbes et les désinences casuelles. Il revient ensuite à l'emploi du gérondif, puis aborde la syntaxe de complément. Viennent ensuite deux chapitres consacrés, l'un à la détermination, l'autre à l'emploi de l'adjectif. L'examen de quelques autres questions grammaticales termine l'ouvrage.

Dans sa « Pénétration dans la langue des Turcs », Aboû Ḥayyân a suivi rigoureusement la méthode des grammairiens arabes. Il donne ainsi le verbe au parfait (l'auteur anonyme du glossaire publié par M. Houtṣma, mieux inspiré, le donne à l'impératif, ce qui permet de reconnaître immédiatement le radical) et ramène à des paradigmes artificiels toutes les formations verbales et nominales . L'ordre suivi est loin de faciliter les recherches, et les redites abondent. Aussi ai-je cru devoir substituer une simple analyse à la traduction in extenso que je voulais d'abord donner de cet ouvrage.

## II. - La langue.

La langue dont Aboû Ḥayyan a écrit la grammaire est le turkt ou turc oriental. Cette langue, dit-il, a subi de grandes altérations en Égypte, « soit par l'adjonction ou la suppression de lettres serviles, soit par la permutation des voyelles, la vocalisation des lettres quiescentes ou le

<sup>1.</sup> En voici quelques exemples : paradigme عُنَّى ex. وَنَعْلُال toi; par. الْفَعْلُال ex. وُنَعْلُلْل vinaigre; par. وُنَعْلُلْل ex. وُنَعْلُلْلًا siège.

changement en lettres quiescentes de celles qui sont vocalisées '». Ces barbarismes, ajoute-t-il, sont dus au mélange en Égypte des Turcs arabisés et d'autres étrangers ne parlant pas l'arabe. Il distingue le turkt du küptchakü et du turkmène. Comme le fait remarquer M. Huart<sup>2</sup>, le second de ces dialectes est, chose bizarre, bien plus rapproché de l'osmanli que le turkt pur, son ancêtre direct. Quant au küptchakü d'Aboû Hayyân, il a beaucoup d'analogie avec le turc oriental<sup>2</sup>. Il devint en Égypte une sorte de langue littéraire et, d'après M. Houtsma, devait être parlé par la plupart des Turcs fixés dans ce pays '.

<sup>1.</sup> Page 9 du texte imprimé à Constantinople. — Cl. Huart, dans le Journal Asiatique de 1892, XX, 328.

<sup>2.</sup> Clément Huart, loco citato, p. 329.

<sup>3.</sup> Ibidem, p. 330.

<sup>4.</sup> Ein türkisch-arabisches Glossar, p. 6.

turkî on dit بَيْرَجِنْ caille (turkmène بَيُرْجِنْ ; (بُغُرْ émir, prince; تُلكى التي coing; جُجُكُرْدى il a éternué (turkî جِرَقَ ;(جَجاپُرْمَقَ le petit doigt (turkî جَجَلِقَ ;(أَقْصُرْدى flambeau (turkî جَلْكُنّ ; (چراغ demandeur; se disait spécialement du سُجُو doux, agréable (le turkî سُجُو vin) ; سَمْر gras (turkmène سَمْر balançoire ; سَمْر il a brisé صُنْدُرُدى ; sauterelle صِرنْجِقَنْ ; sauterelle (turkmène صَنْدُرُدى il a trouvé (turkmène طَبْدى ;(صِنْدُرُدى) قُرْطُلْدى ؟؛ ou أَوْرْ ; di a été las (en turkmène : il a plongé) فَلْدى il a échappé; قطاس le pèrtchèm des Persans, touffe de crin suspendue au cou des chevaux (mot emprunté à l'arabe, le suffixe كِنا ; (أَيْوا coing (turkmène كُرُد ; (قُطُبرُ suffixe désinence كُيز ; desinence كِيز désinence adjectivale; نَلُكُ pourquoi? (turkmène يَتُبا; انشا nom d'une tribu du Ķīptchaķ; يَغْهُرُ pluie (turkmène يَغْهُرُ

Le turkmène est représenté par une cinquantaine de mots: المُتْ poire (turkî كَرْتَمَا lieu en pente (turkî انْفَا coing; أَرْمُتُ coing; أَيُوا (الْفَا coing; مُزْ=بِرْ coing; أَيُوا (الْفَادى chef, émir; أَفْلُدى caille; بَلُد رُجِنَ il a trouvé; بلُد ووسم: ويندى إلله savant; بلُكُ و pierre à مِنْدى = بِنْدى : (بِلُو moi; (بِلُو destrible) أَلْرَ الْمُعَا وَالْمُعَا وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَا وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادِينَّ وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادِينَا وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادِينَا وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادُونَ وَالْمُعَادِينَا وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَادِينَ وَالْمُعَالِينَا وَالْمُعَادِينَا وَالْمُعَادِينَا وَالْمُعَادِينَا وَالْمُعَالِينَا وَالْمُعَالِينَا وَالْمُعَادِينَا وَالْمُعَالِينَا وَل

monté à cheval ; بَيْنِرُ fromage (du persan پينر, en turkî suffixes du dimi- جَقّ et جُقّ suffixes du diminutif; دِنْلُنْدي il s'est reposé (turkî رِطْنْدي); il a brisé (en turkî : il a uriné) ; سَمُرُ gras ; صَدى il a compté (turkî مجنی و نسیدی); مخبن et مجنی souris (le turkî ne connaît que la forme مُنْدى ;(صِجْنَقُن il a compté (turkî صُغْنَدى); il a brisé; مُطَّعام sorte de mets composé de pâte et de viande hachée (sur ce mot, qui semble d'origine persane, cf. Pavet de Courteille, Dictionnaire, 223, et Barbier de Meynard, Supplément, II, 303); طَنِيشَقْ il a plongé; طَنِيشَقْ délibération ; طوى ناق (sic) sabot d'animal (cette forme, dit Aboû Plomb قُـرَشُون ; (طُيـَـقَ Plomb بُعَرِشُون ; وطُيـَـقَ ; (قِصْغا court (turki قَصْقا ; loup et ver) قَرْط ; (قُرْغُشْ turki) il a été en colère ; قغردى il a oppelé, convoqué feutre; كجا [sic]) أنط طي il a été triste (turkî قَيْغُرْدى com- نُتا ; aveugle كُرْسُزْ ; petit كُجْجُكُ ment?; يُنْدُرُمْ ;pluie يَغْيَرُ ;éclair (en turkî: verre); يَنْبُتُ coton (turkî يُـوُزُ ; (مَمُتَى mauvais (turkî يَنْبُتَى . Aboû Ḥayyan a fait quelques emprunts à d'autres dialectes. C'est ainsi que le bulgare lui a fourni cinq mots : donnée par Rub-آذق pied (cf. la forme أَذِقَ donnée par Rubgouzi); أَذْدى il a dormi; إِسِتَّرْدى il a été chaud; أَذْدى إِسَّرَالِكُ Les autres dialectes, nous dit-il (page () remplacent par

un عن yâ le à dhâl du bulgare dans les trois premiers de ces mots. Les mots بَيْرُ Dieu, et مُسَلِّهُ chef religieux, viennent de l'ouïgour. Le toksoba, le tatar et le dialecte du Kharezm ne sont représentés chacun que par un mot : اُطُو île (dans les autres dialectes أُطُورُ p. ٢٠), pour le premier; plainte, pour le second; بَنْ bon, excellent, pour le troisième.

Les emprunts étrangers sont peu nombreux. Bien que parlé par une population fixée depuis longtemps en Égypte, le dialecte dont Aboû Hayyan a écrit la grammaire semble n'avoir emprunté que fort peu de mots à l'arabe, et l'on ne trouve qu'une vingtaine de mots venus de cette langue. Ce sont : أُلُّ manche = بَّنْ éten-بَتُوْ ; (cf. Houtsma, p. 55)) عُوْرة = dart? négligence بيز ;?بَطُـر étoffe fine de coton بيز إبطَـر jurisconsulte = جُلُ ; جاسوس = espion جَشُطٌ ; فقيد شأم آغاجي = pin شَمَغَجي ; جُلْبان = fleur جُلْبُنْ ; جُلَّا قَتْ ; (أُوْرَطْ femme (cf. عـورت ; sultan سلطـان ; سام آغـاجي ou arche, arcade = قات? (cf. Vámbéry, Cag. Spr., p. 308); le pèrtchèm (voir plus haut la قُطاس ; خزينة = trésor قَزْنا liste des mots ķīptchaķīs); أُعمار jeu de hasard? (cf. Vámbéry, Kudatku Bilik, p. 225); كَاوْرُ infidèle (probablement de كافر, cf. Barbier de Meynard, Suppl., II, 607 et Radloff, Wörterbuch, II, 51); كَاكُتُ cigogne (cf. قَالَةِ outarde); ; مطکی = mastic مُزُدُکی ; مزدور = salarié, mercenaire مُزْدُرْ مُلُغُ ; مِسْك = musc مُشْك : مسجد = mosquée مُسْكِتُ

? يمان + أخ = consolations, condoléances ياض : مال + أخغ = Les emprunts persans sont plus nombreux. On en أَيْنا ;اورسپى = prostituée أُرسى : compte une soixantaine vendredi = بُبُرَع pantoufle باج ;آديد ; باغچه = bonheur بختار باغچه = heureux, de بختار garde de بَسُوان ; بازار= marché بَزَرْ ; cassolette بخوردان nuit=بنَرْ ; (پیلک ou بیلک armes (cf. بیلک ou بنرْ mage = بَيْغُنْبُرْ; پيغىبر prophète بَيْغُنْبُرْ; پينر Arabe مَنْ ;تكە = bouc دكا et تَكّبا ; crottin تُنزَكْ ;Juif ترسا ;تازى = corps, tronc; جادو= tente جادى ;چادر magicien جادر جَكا; چراغ = flambeau جرا ; چتر = tente جتر ; âme, vie جان point diacritique (cf. حكم goutte d'eau); جُمْرَت génégarde جَنْدُرْ ; چمن = pâturage جمَنْ et جمَّ ; جوانمرد ديوار=mur دُورْ ; چوالدوز=grosse aiguille جُولُدُزْ ; جاندار= شَلْغُمْ; شاكرد = salarié, mercenaire شَكِرْد ;? شهر = wille شار rave, navet; شيرين doux, agréable; دلبند turban = ئلبَنْ فرشتلار ;clitoris (sur ce mot cf. Houtsma, p. 79) طَلَقَ anges, de فَبْطُنْ ; فَسَرَمَانِ = ordre فَرْمُنْ ; فَسَرَشَتَه robe d'homme à manches (cf. Radloff, Wörterbuch, II, 461) = grande كُبّ ; كاغذ = papier قَغِطْ ;كوز = noix قُوْز ;خفتن ; كوب = château كُشْك ; كابين = dot كُبين ; كوب eau كُلُفٌ ; كليد = plaise à Dieu = كُلُتُ ; كاشكا de rose =کلآب (cf. Houtsma, p. 98; la forme gulèf figure déjà dans les Vers seldjoukides, 32, tandis que le Koudatkou Bilik donne la forme arabisée tchoulab); نان teigne الله كنان teigne كنان village الله sorte de mets (cf. le persan له pierre servant à polir (cf. le persan اله به و الله به و الله به و الله به و الله و الله به و الله و الله به و الله و

Quelques mots sont d'origine mongole : بَرَص guépard ; boisson faite de millet (cf. Houtsma, p. 62) ; et بَرَا armée (cf. Houtsma, p. 71 et 79) ; عَرْمُ sauterelle (cf. Houtsma, p. 72, et Pavet de Courteille, Dictionnaire, p. 285) ; قَرْفُشْ plomb.

Le grec enfin a fourni quelques mots à Aboû Ḥayyan. Nous trouvons d'abord l'édle heureux, de bénédiction, bonheur, qui ne serait autre que le latin augurium entré en turc à une date fort ancienne par l'intermédiaire du grec. D'après mon savant maître, M. Jean Psichari, une forme ἀγούριν aurait donné le mot اوغور oghour, qui existe à la fois en osmanli et dans les dialectes orientaux (cf. Barbier de Meynard, Supplément, I, 174; Pavet de Courteille,

Dict., 68; Vambéry, Ćag. Spr., 223, et Radloff, Wörterbuch, I, 1010, 1011, 1013 et 1618), et devait plus tard revenir en grec sous la forme οὐγούρι. Puis viennent les mots اُلُـق salarié, mercenaire ايرغاد; ايرغاد (cf. Pavet de Courteille, Dict., 103 et Barbier de Meynard, Suppl., I, 37); کرب vaisseau = καράδι (cf. Houtsma, 96). کرب mastic, serait venu du grec en turkî par l'intermédiaire de l'arabe.

Plusieurs étymologies données par Aboû Ḥayyan sont manifestement fausses. C'est ainsi qu'il fait venir le turc فَرُقْ (p. ۴۴), بَغاَء étalon de choix, de l'arabe بُغاً فا du persan بُغشَلدى (p. ۷۹), et بغشلدى il a gratifié, du persan بغشلدى (p. ۴٥).

## III. — Orthographe et phonétique.

### A. - Consonnes.

Les transcriptions d'Aboû Ḥayyân sont généralement exactes pour les consonnes. Il en compte vingt-trois en turc : hamza, bâ pur, bâ mêlé, tâ, djîm pur, djîm mêlé,

<sup>1.</sup> Une glose qui accompagne ce passage dit que le turc connaît vingthuit consonnes que l'écriture rend au moyen de vingt-un caractères, à savoir : hamza, bâ pur (b), bâ mêlé tenant le milieu entre le bâ et le fâ (p), tâ, djîm se confondant avec le chîn, khâ, dâl sans point (d), râ, zâ pur (z), zâ mêlé avec le şâd, sîn, chîn, şâd, tâ, dhâl, 'ain pur non ponctué, 'ain tenant le milieu entre 'ain pur et ghain, kâf, kâf pur (k), kâf bédouin et fort (g dur), lâm doux, lâm emphatique, noûn pur, noûn nasal prononcé avec les cartilages qui séparent le nez du cerveau (saghïrnoûn de l'osmanli); wâw et yâ. « Nota : Il n'y a dans cette langue ni thâ à trois points, ni hâ pur, ni dhâl pointé (sic), ni fâ, ni hâ pur: on n'y connaît

ب bâ est soit pur المشوبة بالصة بالمان بالصة با

tà est ordinairement affecté aux mots de la classe faible. Au commencement des mots il se change facilement

que le khá mèlé. Et quand tu entendras un Turc prononcer l'une de ces lettres, sache que ce n'est pas un Turc de race pure ou parlant sans affectation: il aura appris la langue turque par principes » (p. 170-171).

en ع dâl, comme en osmanli; ex. تُنُوْ fer تُنُوْ. Mais le tâ final a prévalu sur le ع dâl; ex. کُلت clé, du persan . سجد mosquée, de l'arabe مُسْكَتْ ; كليد

ئ thâ manque.

z. djim peut être pur (z. arabe), ou mêlé (z. persan), mais la graphie ¿ avec un seul point a presque toujours prévalu. Le ¿ pur initial ne se trouve que dans deux mots : mosquée, cité plus مُسْكِتُ Dans le mot مُسْكِتُ mosquée, cité plus haut, il a été remplacé par un ك kâf, mais on n'a, dans ce dernier cas, que la reproduction exacte de la prononciation égyptienne (ج = g dur). Le ج est tombé dans گُلا brasse, il کُشْتی chin dans ش الله il s'est changé en a traversé = انْطِشْتى; كَجْدى il a juré = أَنْطُ أَنْطُ الْجِتَى

7 hâ manque.

ż khả n'est pas une lettre turque pour Abou Hayyan, قَطُرِ، comme une forme arabisée de خاتون (p. ٩٧), et dit que seuls les puristes prononcent أخشر indigent يُخْصُلُ dans نِه On trouve le أُقْشُرُ comme, pour (on dit aussi اَجْخِى ;(يُقْصُلُ terme de respect) soir; كُنْجُ encore, et بُخْجُهْ jardin=pers. بافحِه. On a, en revanche, le قَرْبَزْ pastèque = pers. خزينة trésor=arabe قَـزْنَـهْ ;خربوزه.

ع dâl permute souvent avec ت tâ et ل tâ, surtout au commencement des mots. Il a disparu de vendredi = pers. أدينه, et de طُلُبَنَ turban=pers. دلبند. Le ع du suffixe causatif در tombe souvent. Quelquefois il est remplacé par une gutturale ou par un j zâ.

3 dhâl n'existe que dans un très petit nombre de mots appartenant tous au dialecte bulgare 1.

ارسلان avec بارلا avec بارلا avec بارلا avec بارلا année passée بارلا المسلان l'année passée بارلان l'année passée بارلان l'année passée بارلان lion. On remarquera l'alternance du prâ et du jzâ dans سَمَّة (turkmène), سَمَّة (kïptchaķï) gras, et dans le suffixe causatif de quelques verbes, tels que کرکزوک montrer. Aucun mot ne commence par cette consonne.

 $z\hat{a}$  a remplacé le س sin, par assimilation, dans مُعَلَّزُ imberbe = صُقَلَّلًا + سِزْsin voir les lettres ن sin sin

jèy persan manque. Il a été remplacé par le ش chin dans les dérivés turcs de مـرّده donnés plus haut.

sin est affecté d'ordinaire à la classe faible. Dans le mot جُشُطُ espion, les deux ش se seraient changés, le premier en chuintante, le second en dentale. Il s'est maintenu comme finale dans les verbes négatifs, où l'osmanli le le remplace par le j zâ.

من chin a remplacé le ج (tch) dans quelques mots, le شر sin dans جُشُطُ déjà cité et peut-être aussi dans le mot بُشُونَجي pin.

şad est généralement affecté aux mots de la classe

sin.

ض dâd manque.

لَّ remplace le تُ tâ dans les mots de la classe forte, mais cette règle n'est pas absolue. On trouve, pour « Tatar », les graphies عُطُرُ et مُطُرَّ et.

L thâ manque.

<sup>1.</sup> Sur le changement du dâl en dhâl au xuis siècle de notre ère, cf. Radloff, Inschriften, neue Folge, p. 17.

ex. عَدْرة étendart = أُوْرَطٌ ; عَدْم (femme = عُوْرة ). On trouve cependant ورَطٌ عَدْم عورت avec ورت

غ ghain. Cette lettre, en turkî comme dans les autres dialectes, permute souvent avec le ق kâf. Elle a été remplacée par le خ khâ dans بخنجه jardin = pers. يافيه médial et final tombe souvent; ex. أَفَلُنَ = fils أُولُنَ. En kïptchakï il est quelquefois remplacé par un عرائي شهراء والمؤلفة fils أولًا اولًا اولًا اولًا اولًا عند المؤلفة والمؤلفة والمؤل

ll alterne avec le j  $z\hat{a}$  dans بُغُزدق et بُغُزدق.

أف /â ne se rencontre que dans un très petit nombre de mots d'origine étrangère, et seuls les Turcs instruits savaient le prononcer . On remarquera cependant la forme كُلُنُ eau de rose = pers. كلاّب

ق kâf. On a vu que cette consonne se changeait souvent en ż ghain au milieu et à la fin des mots; elle peut aussi disparaître, comme toutes les gutturales. Le قُوَّ kâf de هُلَيْ , même sens.

يدويّة kâf peut être pur خالصة (kâf arabe), on bédouin بدويّة (g dur), mais s'écrit toujours de même et est réservé à la classe faible. Comme le ق kâf et le غ ghain, il disparaît souvent. En kïptchakï, le kâf bédouin s'adoucit quelquefois en عن yâ consonne; ex. اكن épaule = اكن . On sait que ce phénomène est fréquent en osmanli. Le غ kâf du mot persan من si, s'est changé en ت kâf dur : مُقَرَّدُ.

J lâm, comme le remarque Aboû Hayyân, est fort rare dans les substantifs, et surtout au commencement des

<sup>1.</sup> Cf. Radolff, Inschriften, neue Folge, p. 18.

mîm, comme on l'a vu, permute souvent avec le به bâ.

Il a disparu de يُرُقُ coup de poing = يُعْرَقُ; de يُرُقُ fleuve

= بَيْغَنْبُرُ, et s'est changé en ن noûn dans ارْمُقَ = persan بيغوبر.

ن noûn est tantôt pur خالصة (ن arabe), tantôt nasal أَكُ نُعْشُرُونَةُ أَنْ فَاللَّهُ عَلَيْهُ وَاللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ اللَّه

s hâ est d'un emploi très rare. Deux mots seulement commencent par cette consonne : عَيادٌ néant, pays, plage, unique, et عاى lequel?. Le s hâ médial, qui aurait disparu de ville = persan شهر, ne figure que dans le seul mot گذيك poireau (p. ١٠٩).

و wâw consonne est peu fréquent. Les formes avec ب ba dominent, ex. بار il y a = osmanli وار, turc-oriental

par une aspiration, ex. إكبر vingt = يعتربي; يكرمى corde = إكبر vingt = يعتربي; يكرمى corde = إكبر Les habitants du Turkestan, dit Aboû Ḥayyan (p. ٣٤), le changent en أُويُدى.

#### B. - VOYELLES.

Sauf pour un très petit nombre de mots, Aboû Ḥayyan emploie la scriptio defectiva. Les trois signes-voyelles de l'arabe fatha, kasra et damma rendant fort mal les sept ou huit voyelles du turc, il est souvent très difficile de rétablir la prononciation des mots conservés par le grammairien arabe. Ce n'est que par analogie, et d'une manière approximative, que l'on peut distinguer o de ou dans la classe forte, u de eu dans la classe faible. Les lettres serviles, rares après l'alif initial, manquent quelquefois à la fin des mots; ex. كُلُدى est venu = كُلُدى. On les supprime régulièrement toutes les fois que le mot doit recevoir un suffixe; ex. كُلُدى ils sont venus; بَرْجَالُونَ tous, pluriel de

L'a long, au commencement des mots, est rendu, soit par un simple l'alif avec fatha, ex. أَنُ blanc, soit par deux l, ex. أَنُ Dieu; soit encore par un l'madda, ex. أَنُ chasse. A la fin des mots a et è sont rendus par l'alif, ex. الشخا lieu en pente, ارتا, demain; quelquefois par un hâ voyelle, ex. ارتا pelle. Les permutations de a avec ou et o, de è avec eu et u, sont assez fréquentes. Ex. المُعَدُّرُ وَالْعُنُ اللهُ ال

La voyelle i (i) semble être plus fréquente en turkmène que dans les autres dialectes. Le parfait du verbe, nous dit

Abou Ḥayyân, n'a jamais en turkmène d'autre désinence que  $\flat$  di (di), tandis que les autres dialectes ont, selon la voyelle précédente,  $\flat$  di (di) ou  $\flat$  du (dou). Long ou bref, l'i peut devenir  $\grave{e}$ ; c'est ainsi que le persan kilid clé, a donné le turkî

Les permutations de i (i) avec u, ou (eu, o) sont assez fréquentes. A côté de سَمَّ gras, on trouve une forme شَمَّ Toutefois la voyelle i (i) n'a pas prévalu comme en osmanli dans un grand nombre de mots parmi lesquels on peut citer أَجْتُ insensé (osm. کُلُوُ insensé (osm. کُلُوُ ouvert (osm. اَجْتُ dèli); مُلِدُرُمْ (celui-ci (osm. اَحْشَبُو teclair (osm. اِحْشَبُو yüldürüm).

Les diphtongues sont رَصْ , ex. بَ فَ émir, prince ; وَ وَ بَ فَ بَ فَ prophète ; وَ عَلَى , ex. وَ فَ فَ بَا أَنْ الله وَ أَنْ الله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَال

# C. - REMARQUES DIVERSES.

Dans les formations verbales ou nominales, deux consonnes contiguës semblables s'unissent par le tachdid, ex. يَتْ il a suivi, atteint; الْدَنْدي il s'est raffermi; ou bien l'une d'elles disparaît; ex. سنى, accusatif de سُن toi الْجَمُقَ بَا اللهُ الل

L'assimilation, assez fréquente, est toujours progres-

sive. On trouvera ainsi une sonore à la place d'une sourde après une autre sonore; ex. اَفِرْدى il a blanchi = أَفِرْدى; أَفِرْدى imberbe = مُسَقَلَّلُ بِسُونَ = imberbe صَقَلَّلُ وَاللَّهُ مَا اللَّهُ عَلَى اللَّهُ وَاللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى عَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى اللْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى الْعَلَى اللَّهُ عَلَى اللْعَلَى

Les gutturales finales et intervocaliques se retranchent facilement. Il en est de même du  $\psi$   $b\hat{a}$  et du  $\psi$   $no\hat{u}n$  dans les gérondifs. Le  $\psi$   $r\hat{a}$  médial et le  $\psi$   $m\hat{u}m$  peuvent aussi disparaître.

L'aphérèse est rare, mais on observe plusieurs exemples de chute de la voyelle finale, tels que تُرْبُرُ pastèque = per-

.تازی = arabe تاز ; خربوزه san

Comme en osmanli, la dentale initiale sourde s'adoucit en sonore; ex. تز = En revanche, le turkî semble préférer les consonnes finales sourdes; ex. كَلُتُ دَا دُوْر clé, du persan كُلُمَسْ ;كند village, du persan كُلُمَسْ ;كند osmanli كُلُمَسْ ;كند osmanli كُلُمَسْ ;كدر ومصلات عليه والماس معالمة المحافقة والمحافقة والمحافقة

## IV. — Morphologie.

# A. - Déclinaison.

Les désinences casuelles sont à peu près celles des dialectes orientaux. Le génitif a pour désinence بن , en turkmène بن , le datif ف ou ف pour la classe forte, be pour la
classe faible; mais ces dernières désinences se réduisent
parfois à la voyelle finale; ex. : اَطُسنا à son père; فَ à
quoi? datif de أَ, comme en osmanli. L'accusatif a la désinence ن du turc oriental; mais, de même que pour le
datif, cette désinence peut se réduire à la voyelle finale;
ex. : جُمْرُتي, de بُمْرُتي généreux. Avec le pronom affixe

#### B. - DEGRÉS DE COMPARAISON.

Le comparatif se forme au moyen des suffixes وَلَ et رُكُ, comme en turc oriental. Ces suffixes peuvent se joindre aux adjectifs verbaux en جرفي , et donner ainsi برجيرة qui part plus souvent; برجيرات qui donne davantage (p. ١٣٥).

Le diminutif se forme en kı̈ptchakı̈ avec le suffixe كنا qui sert aussi bien pour la classe forte que pour la classe faible; ex. قُلْ كنا, diminutif de قُلْ كنا, diminutif de اَلْمُ كِنا cheval, etc. Le turkmène le forme avec des

<sup>1.</sup> Kazem-Beg, Grammatik, trad. Zenker, p. 141. - Vámbéry, Cag. Spr., p. 27.

<sup>2.</sup> Ce suffixe, que l'on retrouve en turc oriental sous les formes فنينه et منينه, paraît avoir été en kïptchakï plutôt un nom qu'une désinence. Au pluriel on le place toujours après le suffixe بُرُّ, et non avant; ex.

suffixes جُتُ et جُتُ qui, joints à un mot de deux syllabes dont la seconde se termine par une lettre quiescente, deviennent عَدُ اللهُ عَلَى اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ الل

#### C. - Noms de nombres.

Les adjectifs numéraux cardinaux ne donnent lieu à aucune remarque importante. Dans تُرْت quatre = يُدُرُت et يَتْن sept = يَدى sept = يَتْن douze, s'est abrégé en يَتْن douze, s'est abrégé en اُنْ إِكِي douze, s'est abrégé en اُنْ إِكِي dix mille يُكِرْمي et كُرْمِي

A l'exception de « premier », qui se dit بُرُن الْكَرى, les adjectifs numéraux ordinaux se forment, de « deuxième » à « centième » inclus, par l'adjonction du suffixe مُنْجِي au nombre cardinal correspondant.

Les distributis se forment avec le suffixe بُنْ. Ex. : un à un ; اُنُنْ اُنُنْ أَنُنْ بِرِنْ بِرِنْ

« esclave ». De plus l'analogie exigerait une forme comme أَثُلُمُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَ اللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِ وَاللَّهُ وَالَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُوالِمُواللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّالَّالِمُوالَّالِمُواللَّهُ وَلَّا لَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُواللَّالِمُواللَّالِمِلَّا اللَّهُ وَاللَّالَّالِمُواللَّالِمُوالِمُواللَّالِمُواللَّلَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا

1. « C'est visiblement là l'origine de l'osmanli جِكُنَّر , جِغَرُ ». Cl. Huart, loco citato, p. 332. Cf. Kazem-Beg, Grammatik, trad. Zenker, p. 43, et Houtsma, p. 19-20.

2. Cf. les formes en اولا ao, èeu et اولا aola, èeulè du ture oriental. Vambéry, Cag. Spr., p. 17. On forme des collectifs avec les adjectifs numéraux cardinaux au moyen des suffixes گنو et گُو, qui peuvent devenir عُـُو. Ces formations ne dépassent pas le nombre « neuf ». On a ainsi :

De برُوُو un, on a formé par analogie le mot برُوُو signifiant « seul, unique, isolé de sa nature ».

## D. - LES PRONOMS.

### Les pronoms personnels sont :

# Singulier. 1ºº personne 2º personne 3º personne اُلُ اُنُ فَ سُنَ , en نَا اللهُ اُنَ اللهُ ال

<sup>1.</sup> Cf. Vámbéry, loco citato.

| Gén.   | مُنِم   | سُزن                   | اُنِن   |
|--------|---------|------------------------|---------|
| Datif. |         | صُغی et صُغُا ,صَنْغُا | آنغا    |
| Accus. | مُنِدِی | سندی                   | آنِی    |
| Abl.   | مُندَن  | سُندُن                 | آنْدَنْ |

#### Pluriel.

|        | 1re personne         | 2º personne | 3º personne              |
|--------|----------------------|-------------|--------------------------|
| Nom.   | مِزْلُزْ et مِزْ     | et سِـزْ    | ألْلُرْ=أَنْ لَرْ        |
|        | en turkmène          | سِزْلَرْ    | ,اُكْرَ vulgairement     |
|        | ,بِـزْلَـرْ et بِـزْ |             | أبكر en turkmène         |
| Gén.   | بزم                  | - 5         | أَنْكُرِنْ ,أَنْكُرْنِنْ |
| Datif. | _                    |             |                          |
| Accus  |                      | _ ^         | أنكرني                   |
| Abl.   | بِـزْدَن             | سِزْدَن     | آئِلُرُدُنَ              |

Les affixes possessifs sont, au singulier, برسم pour la 1<sup>re</sup> personne, أَن pour la 2<sup>e</sup>, رسم (après une voyelle برسم), entre deux voyelles أَن , pour la 3<sup>e</sup>, et, au pluriel, أَن pour la 1<sup>re</sup> personne, أَن pour la 2<sup>e</sup>.

Le pronom relatif isolé est اُلُّارِ كِمْ, au pluriel اُلُّارِ كِمْ et , le pronom relatif suffixe عنى ou كرى Ce dernier peut prendre la désinence du pluriel et les suffixes casuels.

Les pronoms interrogatifs sont کے وی وی qui? pour les personnes; نا quoi? pour les choses.

Les pronoms démonstratifs sont, pour les objets rap-

prochés, مُو et بُدر, pluriel أُشْبو et أُشْبو celui-ci أِلْ celui-là,

pluriel اَنْ لُرْ, pour les objets éloignés. Les pronoms indéfinis sont برر (de بنر un), انتجا quelque chose; تَيْمَ (ķīptchaķī et tout. كُمُغُ et قُمُغُ ,بُرْجًا ;chaque (دَكُما et

#### E. — LES POSTPOSITIONS.

Les postpositions usitées en turkî sont :

Plusieurs postpositions, qui ne peuvent s'employer qu'avec des affixes pronominaux ou des désinences casuelle, seront comprises parmi les adverbes.

#### F. - LES ADVERBES.

On trouve quelques adverbes formés au moyen des désinences ', ', ', et '); mais la plupart ne sont que des substantifs ou des particules pourvus d'un affixe pronominal et d'une désinence qui est, le plus souvent, celle du locatif. On trouve, comme adverbes de lieu:

اكن دا devant, اكرن دا derrière, اردندا en face, اثر فندا entre, parmi, اران sur (usité surtout en turkmène), المنتدا والمنتدا dehors.

## Comme adverbes de temps :

رب (persan برس ) déjà,
ه الله و encore,
ه الله و ensuite,
ه الله و الله بنكر (turkî),
ه الله و الله و الله الله و الله و

Comme adverbes de manière :

1. Le mot کُشْکُنْیِاٌ, dans کُشْکُنْیِاْ, est sans doute pour کیچیکن, participe de کچهک passer, dépasser. On a déjà vu des exemples du changement du ج tchtm en ش chin.

## Comme adverbes de quantité :

« Oui » se dit en turkî : أُوَتُ ; « non » رُيُقْ ; « autre » أَوْرُقُ ou après بُسِينَ , أَيْرُقَ un damma, .

## G. - Les conjonctions.

mais, encore; ینظ de nouveau; بصا puis, encore, دخی et دخی, qui ont le même sens, sont d'un usage fréquent. « Ou » se dit یا; ou bien, یُوفِسا; que, کُمْکا; plaise à Dieu, کُمْکا (du persan); si, اکْرْ, (du persan); sauf, excepté, (du persan); oue le turkmène a conservé); pourquoi? نَا أُجُنْ (turkmène انکشا); pour quelle raison? نادُنْ ; par quel moyen?

### H. - LES INTERJECTIONS.

. Aboù Ḥayyan mentionne أُشُ et أُشُ, particules servant

à attirer l'attention; الَـقَ, exclamation d'étonnement propre au langage vulgaire et dans laquelle il croit voir l'abrégé de la formule arabe تا (p. ۱۱۱-۱۱۲). لا قوة ولا حول الآ بالله comment? et نجأ combien? s'emploient aussi comme exclamations.

#### I. - Le verbe.

La désinence de l'infinitif, qui est مَتْ pour la classe forte, مَتْ pour la classe faible, ne donne lieu à aucune remarque. En la faisant suivre des suffixes لِلْكَ , لِقَ , on change l'infinitif en nom abstrait (p. ۱۳۷).

Les temps composés se forment au moyen des auxiliaires il est devenu, dont la conjugaison بُلْدى il est devenu ne présente rien de remarquable. A la troisième personne du singulier le verbe substantif est دُرُرٌ ou دُرُرٌ avec changement euphonique du s dâl en tâ ou b tâ après une consonne sourde. Le futur بُلْغَى , suivi de كِمَ , signifie peut-être. Le verbe d'existence est بَرْ il y a, dont le négatif est يُتَّى ou دَكُلْ Aboû Hayyân ajoute aux auxiliaires les verbes أُرُنْكُدى ,صَغَنْدى ,بَلْدى, signifiant croire, penser, etc.; يَزْدى il a été sur le point de ..., il a failli ...; verbe impersonnel signifiant proprement « il ressemble », et a pris dans le langage le sens de « comme »; il a commencé, et les verbes d'existence tels que il a passé la nuit. Comme dans les dialectes orientaux, les diverses formes de gérondifs sont d'un emploi fréquent dans la formation des temps; mais les gérondifs en oup et ip n'ont pas encore l'importance que leur a

<sup>1.</sup> Kazem-Beg, Grammatik, trad. Zenker, p. 40.

donnée l'osmanli. Dans les temps composés le suffixe du pluriel, à la troisième personne, se donne à celui des deux termes, participe ou verbe auxiliaire, qui est en tête, quelquefois aux deux. Exemples : بُلْدِلُرْ جِقْبُمْسُ كِشِلْرُ كِمْ بُلْدِلُرْ العَامِيْنُ لُوكِمْ بُلْدِلُرْ les hommes sont sortis. — مُلْدِلُرُ كِمْ بُلْدِلُرْ عَالَمُ وَالْمُورُ لِارْ العَامِيْنُ لُوكِمْ أَرْطُرُرُ لِارْ العَامِيْنَ لُوكِمْ أَرْطُرُرُ لارْ العَامِيْنِ العَلَيْنِ العَامِيْنِ العَ

Le présent indéfini de l'indicatif se conjugue de la manière suivante :

| Singulier.                     | Pluriel.                        |
|--------------------------------|---------------------------------|
| 1. رُمْنُ (turkmène بُرَمْنُ)  | جُرْمِزْ ,جُرْبِزْ .1           |
| 2. رُدُرُ                      | 2. برسوز                        |
| 3. <sup>1</sup> / <sub>-</sub> | <ol> <li>بُرُكُور 3.</li> </ol> |

La première et la seconde personne peuvent recevoir le suffixe عن au pluriel. Le présent défini a un عن yû intercalé entre le radical et la désinence, ex. نامز نا il parle. On trouve une autre forme de présent défini avec le participe en المنابك طرمش, ex.: مش Aybèk reste. On trouve encore des présents formés avec les gérondifs en oup et oupan suivis du verbe substantif; ex.: مُطُرِبُدُرُ il reste.

L'imparfait se forme régulièrement du participe en عُنَى suivi de ادى ou de بُلَدى. Le gérondif en بُلَدى, suivi de ces auxiliaires, exprime aussi l'imparfait. Le parfait se conjugue de la manière suivante :

| • 0             |                                 |  |  |
|-----------------|---------------------------------|--|--|
| Singulier.      | Pluriel.                        |  |  |
| دُمْ ,دُنَىٰ 1. | دُبِيزْ ,دُمِيزْ ,دُكْ ,دُقْ 1. |  |  |
| 2. زُنْ         | دُيِزْ ,دُنِزْ .2               |  |  |

Le dal du suffixe, après une consonne sourde, se change facilement en ت  $t\hat{a}$  ou en له  $t\hat{a}$ ; ex. il a entendu المشترذى il a vendu = عطدى. La forme عطدى il a été chaud, ferait supposer que le bulgare changeait le dal en dal, mais on trouve عنه أ il a dormi, avec le dal. La voyelle de ce suffixe est le damma (ou, u), après un damma; le kasra (i, i), après une autre voyelle. En turkmène c'est toujours le kasra. Il n'y a rien à dire du parfait indéterminé et du plus-que-parfait formés avec le participe en .

Le futur se conjugue ainsi:

On trouve un autre futur formé avec le participe en فجن dont il sera question plus loin; ex. بُرْجَمِزْ ٱلْكَجِيزُ nous mourrons tous.

L'impératif, à la deuxième personne du singulier, n'est autre chose que le radical du verbe auquel, pour plus d'énergie, on peut suffixer عُكُلُ ou عُكُلُ. On a :

<sup>1.</sup> Sur ces suffixes d'un usage fréquent en turc oriental, mais que l'osmanli ne connaît plus, cf. Radloff, Inschriften, neue Folge, p. 91.

Singulier.

Pluriel.

1. كالِمْ ,غالِمْ 1. أو(optatif employé الميم ,غالِم avec la valeur de l'impératif).

2. , forme respectueuse. بُنُزْ, forme énergique.

2. كُوْ, كُوْ

مُن + سِزْ= مُنْسِزْ مُذَرُكُوْ . 3

3. ....

Le conditionnel et le subjonctif ne présentent pas de particularités. Mais on trouve une très curieuse forme d'optatif en کِشْکا سنجرگُلُزْ مِسِّی یدی بادی plût à Dieu que Sandjar ait ri! On trouve un autre optatif en a également la كُشُكا Le conditionnel avec . كايتُم ou غايتُ valeur de l'optatif.

La conjugaison du verbe négatif offre peu de particularités. Le présent est en مُسَر, comme en turc oriental, et non en مز comme en osmanli; ex. : كُلْمَسْ il ne rit pas, turc-oriental ,کولماس, osmanli کولماس. A la seconde personne du singulier de l'impératif on peut, dans le langage famine pars بَرْماما : ex. برماما ne particule négative pas! الطُرْماما ne demeure pas! On peut aussi faire précéder la seconde personne de l'impératif du pronom perne viens pas! سِزْ كُلْمَيْنِ ne viens pas! سِنْ كُلُما ne viens pas!

Les participes sont : 1° le participe d'intensité ou de précédées de a ou de è (quand le fatha, dit Aboû Hayyan, ne précède pas ces désinences, on a autre chose qu'un participe); 2º le participe présent en جُرُّز; 3º le participe passé en دُجي jusqu'ici le vieux : دُجي jusqu'ici le vieux poème turc' et le glossaire publiés par M. Houtsma sont, avec le livre d'Aboû Hayyân, les seuls ouvrages qui mentionnent cette forme; 5° le participe passé passif en بُرُقْ فَ فَالَى , فَلَى أَلَى أَلَ

Le gérondif, qui est d'un emploi fréquent, a des formes nombreuses. On trouve d'abord le gérondif d'intensité en oupan. Puis viennent d'autres formes caractérisées par un  $b\hat{a}$  (p) quiescent final précédé d'une voyelle très variable : on a ainsi des gérondifs en ap, ap,

Le verbe causatif a pour désinence عُـرُ et عُـرُ après une consonne; ت , après une voyelle. Le suffixe و est souvent réduit au رمُنهُ; quelquefois il est remplacé par مُـرُ, عُـرُ ou كُـرُ, عُـرُ

<sup>1.</sup> Ein alttürkisches Gedicht, dans la Zeitschrift der deutsch. morgenländ. Gesellschaft, t. XLIII, 1889, p. 69. — Cf. Ein türkisch arabisches Glossar, p. 42.

<sup>2.</sup> Cf. Kazem-Beg, Grammatik, trad. Zenker, p. 85. Aboû Ḥayyan, p. ١٤٦, fait encore mention des suffixes وَ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ عَنْ مَا الْعَنْ عَنْ اللهِ عَنْ اللهِ عَنْ كُنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ عَنْ اللهُ عَنْ اللهُ اللهُ

verbes passifs, réfléchis et réciproques. Les verbes dénominatifs en المحت ou المحت , tels que المحت il a menti, il a maigri, sont assez fréquents, de même que les verbes composés formés avec les auxiliaires اَيِلُدى , قِلْدى ; il a calomnié. On trouve encore des verbes composés comme المُعَلِّدِي ) المُعَلِّدِي ) أَنْطُشْتِي ) il a juré (mot-à-mot : il a bu le serment); أَنْ أَرْدى ; il a applaudi (battu des mains); مَعْلُنْ الدى أَنْ الله والمُعْلِّدُ الدى إلى الدى ; il a acheté.

#### J. - LES FORMATIONS NOMINALES.

## § 1. - Dérives du verbe.

On forme des noms d'action et d'autres substantifs avec les radicaux des verbes et les suffixes suivants :

louange. أَنْقِشْ ; action de frapper أَرُشْ action de frapper

action de prendre. مُطُمّ , ex. مُطَمّ

suppuration; اُکِنَ semence (cf. Kazem-Beg, برن علی) suppuration; اُکُنَ semence (cf. Kazem-Beg, برن علی)

soufflet. شَبِلُمَة soufflet.

espoir. صُغِنْتِج espoir.

bouillie de farine. بُلْغُمُجُ , ex.

pluie. يُغْمَر ex. مُرْ

vaisin. بُرلا (sic) goutte d'eau; كُمْ لَدُ raisin.

أكُتْ conseil.

riz grillé (se dit aussi de la viande rôtie); گنشگا délibération.

رق, ف, ف, ex. صُوق froid; أَلُكُ tamis, etc. أَلُكُ dans وَمُ وَاللَّهُ goutte d'eau.

اللَّهُ dans عُمْ بُوشُكُ vêtement.

اللَّهُ dans مُرْشُكُ don.

أَرُ dans مُرْشُكُ nom propre.

Les infinitifs, que les désinences لك et لك changent en noms abstraits, s'emploient aussi comme substantifs. Les divers participes, ceux en كُنْ surtout, peuvent être pris substantivement et peuvent tous servir d'adjectifs. On trouve aussi des substantifs formés avec le parfait du verbe, ex. بُكْتى, noms propres; يُشْدُو, lavage.

Les noms de lieux ont pour désinences صُحَبُ et عُنجُ والله والله

Les adjectifs verbaux ont le plus souvent يَجِي et يَجِي كُن , قِدَن pour désinences. On trouve encore طُطُقُن , ex. كُن , قُدن أول dans عَاوُل , même sens عَاوُل dans عَرَاوُل dans عَرَاوُل garder, se dit des gardiens des routes); خَل dans عَد بِذ كا rieur; كَ لَت savant, etc.

<sup>1.</sup> Kazem-Beg, Grammatik, trad. Zenker, p. 49. — Houtsma, p. 19 et 22. — Cf. Radloff, Inschriften, neue Folge, p. 55.

### § 2. — Dérivés du nom.

Le suffixe bien connu جي sert à former les noms d'agents, de professions, etc.; ex. ياجي archer; مَنْ exprime la compagnie, la simultanéité; ex. مال compagnon de route. On trouve encore des substantifs formés avec des désinences telles que مَنْ nom propre, مَنْ dans جَرُلُقْ archer; مَنْ dans مَنْ dans الطَرْجُ dans الطَرْجُ dans الْمَرْجُ dans الْمَرْجُ homme (ne s'emploie qu'au pluriel, p. ۱۴۳), etc.

Le suffixe privatif سُوزُ (devenu ز dans صقلزز imberbe) sert à former des substantifs et des adjectifs parmi lesquels on peut citer أَنْسِزُ inadvertance; يُوزْسُزُ muet.

Les adjectifs relatifs ont pour désinence الله en kṛp-tchaṣṭ, بَرْلُو et الله dans les autres dialectes. Ex مَلُغْ بَرْلُو et الله dans les autres dialectes. Ex وم لُو به ورم لُو et الله de l'arabe (مال الله pour مناله والله الله والله والله الله والله عناله والله والل

## § 3. — Mots composés.

Les substantifs composés peuvent être formés : De deux substantifs sans affixe pronominal, ex. تمر باش 1. Cf. Houtsma, p. 21. baton ferré; منكوصو eau de l'immortalité; De deux substantifs dont le second est pourvu d'un affixe pronominal; ex. باكُنْزُ ٱلْمَاسِي abeille; أَكُسُونُ أَلْمَاسِي

D'un adjectif et d'un substantif; ex. اَلُو اَنْسِي aïeule; styrax sec; قره كونلك viande crue;

D'un substantif et d'un participe; ex. کُنَّ طُغَيْرِشُ « lever du soleil », nom propre;

D'un nom de nombre et d'un substantif; ex. آکی بُنْرُطْ les deux étoiles que l'on observe avant de partir et sur lesquelles on guide sa marche dans le désert (p. ۲۴); اکی بلا فوفه à deux tranchants (ibidem).

Les adjectifs composés sont peu nombreux. On peut citer طَنُقَ يُوزَلُو louche; طَنُقَ يُوزَلُو renfrogné; قرا يَغِزْ

## § 4. — Noms propres.

Sauf de rares exceptions, les noms propres conservés par Aboû Ḥayyân sont d'origine turque. On y trouve : 1º un certain nombre de mots composés, tels que أَق بُغ وَ عُلُمُ مُنْ مُنْكُرُ (des participes comme مَنْقُرُ , وَصُطُلُمِشْ , سُنْجُرُ ; 4º des noms d'animaux comme بَنْقُرْ , لاجين , etc.

أَغُنْ أَغُنْ Dieu. أَغُنْ Oghouz.

أَقْ بُغا (le taureau blanc) n. d'homme. — Houtsma, p. 32.

voir ci-dessus, § 3. اکسی بُنُـرَط

ألْكُـرُ les Pléiades (Pavet de Courteille, Dict., 78 : ألْكُـرُ

.Ouïgour او يغور

. أَيْ + بَكُ = n. d'homme أَيْبُكُ

اَی دُفْدی (la lune s'est levée) n. d'homme. — Houtsma, p. 34 : ایتغدی.

أَى دُغُوشُ (lever de la lune) n. d'homme. — Houtsma, p. 34.

de أيْسلى (de أيْ lune) n. de femme.

vendredi) n. de femme. آدینه vendredi) n. de femme. اینا خاتون (riche, opulent?) n. d'une tribu du Ķiptchaķ.

بجّر (part. prés. de بيچمق couper, tailler) n. d'homme.

plier) n. d'homme. بكترى

بِلَ ,بِلُو n. propre qu'Aboû Ḥayyan (p. ۴٦) rapproche du mot بِلْبان faucon.

Bulgare. بُلْغار

les montagnes turques (p. ۴۸).

Dieu (en ouïgour).

بيلك (?) Aboù Ḥayyan cite souvent un ouvrage intitulé

تازی Arabe = pers. طازی et aussi, تازی

, et aussi طَطَرْ, Tatar.

(?) n. d'homme.

Juif (du persan).

Turc. تُرْك

le Turkestan.

Turkmène. ترکمان

.Dieu تکری ,تنری

ا تُنَمُّرُ فَرَقُ le Capricorne (cf. Pavet de Courteille, *Dict.*, p. 267, et Barbier de Meynard, *Suppl.*, I, 510). Mot-à-mot « coin de fer ».

n. d'une tribu turque.

نهر الكلب sortir?) nom donné au چقىق (p. هم).

. Grec روم كُنْع ,روم كُو

Sandjar, n. d'homme. Cf. Houtsma, p. 30.

رَّ (faucon) Sankor, n. d'homme. — Houtsma, p. 30. شام لُغ , شام لُغ , شام لُغ

la lune de la Souris, n. d'un mois turc.

n. d'homme. — Cf. Houtsma, p. 31.

(part. prés.) n. d'homme.

n. d'homme.

n. d'une tribu du Ķīptchaķ. طُغُصُباً le Ķīptchaķ.

parfait d'un verbe قُوتَمَني ) n. d'homme.

نَاكُونَ Kalavoun, n. d'homme.

n. d'une tribu turkmène.

گُنْ + اَرْ + ی = (homme du soleil) n. d'homme کُنْ + اَرْ + ی  $\dot{\lambda}$  (de کُنْ soleil, jour) n. de femme.

ا کُنْ طُغْیش (lever du soleil) n. d'homme. — Houtsma, p. 34.

الجين (faucon royal) Ladjin, n. d'homme.

مُنْغُلُّ forme primitive, et مُنْغُلُّ forme usuelle, Mogol.

(qui a un grain de beauté) n. d'homme.

n. d'une tribu du Ķīptchaķ.

l'Ourse (cf. Pavet de Courteille, Dict., p. 553).

(le Créateur) Dieu.

marché du Bas-Empire tenu dans la plaine pendant quarante jours (p. ۱۱٥).

## V. — Syntaxe.

La phrase, en turkî, ne présente pas la construction savante et rigoureuse à laquelle l'osmanli nous a habitués. Les inversions sont très fréquentes, et il est généralement permis de placer en tête le mot sur lequel on veut attirer l'attention.

La proposition incidente peut précèder ou suivre la proposition principale : « Celui qui riait dans la maison est venu », كَلَّـٰدى كُلُلا أَوْدَكى مَا أَوْدَكى كُلا كَلَّـٰدى.

Le sujet, régulièrement, doit se placer en tête de la phrase, mais on peut, dans la plupart des cas, le rejeter à fin : « Où est Sandjar? », قنبى سَنْجُرْ قَنِي صَنْجُرْ قَنِي —

« Les hommes sont sortis », بُلْدِلُرْ جِقْعِشْ كِشِلُرْ.

Le verbe peut être suivi de deux compléments directs à

l'accusatif, si le premier est un infinitif ayant conservé sa valeur verbale : « J'ai aimé (l'action de) Sandjar (de) frapper Sankor » سنجر اُرمُقنی سنترنی اُر غنی. Il en est de même pour les participes; ex. اُر غنی اُر غنی j'ai vu celui qui t'a frappé. Le complément direct indéterminé peut prendre ou rejeter la désinence de l'accusatif; ex. کَمُ مُقَرُ اَتُمَا اُنْ اِللّٰهُ اللّٰهُ اِللّٰهُ اللّٰهُ الللللّٰهُ اللللّٰلِلللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللل

Le syntaxe du nom ne fournit l'occasion d'aucune remarque importante. L'adjectif doit précéder le substantif auquel il se rapporte. Le pronom précède quelquefois le verbe; ex. مَن طُرَدُمْ سَن تَنقى طُرْدُن moi, je suis resté; toi aussi, tu es resté. Le verbe doit régulièrement se placer à la fin de la phrase, mais Aboû Hayyân nous fournit de nombreux exemples du contraire. On peut dire آنی اُزدُو et اُرَدُو آني pour « il l'a frappé ». On a vu plus haut, dans les hommes sont sortis, que بُلْدِلَرْ جِقْيشْ كِشِلَرْ les hommes le verbe auxiliaire peut précéder le participe qui, joint à lui, forme un temps composé. Il est rare que le verbe soit placé au milieu de la phrase comme dans l'exemple suivant : نادُرٌ بُو qu'est cela? Le nom d'action, joint à un mode personnel, donne plus d'énergie au verbe; ex. اُرَشَ اُرْدُمْ j'ai frappé avec force. On peut le remplacer par l'infinitif, ex. اَرْمُتَى أَرْدُمْ, même sens. Les gérondifs peuvent précéder ou suivre le verbe; ex. کُلا کُلْدی مُلْدی کُلا کُلُدی منجر کُلْدی کُلا Sandjar est venu en riant, mais il est plus correct de les placer en tête de la phrase.

L'inversion est permise avec la plupart des adverbes. On

peut dire بِلْكَالَرْ قَچَى بُلْدُنُوْ et بَلْدُنُوْ وَ بَلْدُنُو بِلِكَالَرُ quand avez-vous été instruits? Toutefois مُجُلِّكُ où? et نُجُلُّكُ combien? ne peuvent se placer qu'au commencement de la phrase.

ne se prenant que dans le sens de « avec », et la copule arabe و étant inusitée, il n'existe en turkî aucun moyen de rendre la conjonction « et ». On trouvera donc deux ou plusieurs substantifs se suivant sans être réunis par une conjonction; ex. سنجر سنقر طُـرْدَلَـرْ. Sandjar (et) San-kor sont restés. محر مُـقَـرْ ، مَـقَـرْ . Sandjar n'est pas autre chose que beg. L'emploi des autres conjonctions ne présente rien de remarquable.

Les interjections sont immédiatement suivies des mots sur lesquels elles tombent; ex. سنجر نا کُرُ کُلُو کِشیدُرْ quel bel homme que Sandjar! نایکن از دُرْ quel homme laid! On répète souvent les mots sur lesquels on veut insis-

ter; ex. اَوْدَا اَوْدَا طُـرْد. — je suis oui, certes! — اَوْدَا اَوْدا اَوْدا طُـرْدى je suis resté dans la maison, oui, dans la maison — سنجر طُـرْدى Sandjar est resté, oui, il est resté. Quelquefois aussi on répète la phrase entière; ex. سنجر طُـرْدى Sandjar est resté, oui, Sandjar est resté.

Je terminerai ce résumé de la syntaxe par l'analyse d'un curieux chapitre consacré aux formules de serments (p. ١٩٧). On se sert, dans ces formules, soit du verbe أنْط الجدى = (bu le serment) انْط الجدى + اجدى + اجدى = sous-entendant ce verbe, de la particule أُجُنْ par. Ex. : نُحْمَنَ أُجُنْ je jure de ne pas partir; سنجر جانى اُجُنْ إُخُنْ وَالْعُوْا الْعُلْمُةُمْنَ الْعُلْمُةُمْنَ الْعُلْمُةُمْنَ الْعُلْمُةُمْنَ الْعُلْمُةُمْنَ الْعُلْمُةُمُنْ وَالْعُلْمُةُمْنَ الْعُلْمُةُمُنْ وَالْعُلْمُةُمْنَ الْعُلْمُهُمْنَ الْعُلْمُةُمُنْ الْعُلْمُةُمُّنَا اللّهُ ا

Livre de Bèylik cité par Aboû Ḥayyan, les Turcs, dans d'autres régions, au lieu de se servir de ces formules, courbaient l'index sans toucher le pouce, et disaient : je le jure! Cela, explique notre auteur, revient à dire : « Si je manque à ma parole, puisse mon dos être ainsi courbé! »

# LA PSICOLOGÍA

### SEGÚN MOHIDIN ABENARABI

POR

## MIGUEL ASÍN PALACIOS

El complejísimo sistema de este místico murciano ofrece al estudio del especialista muchos y heterogéneos aspectos parciales cuya investigación se impone, antes de que pueda pensarse en elaborar un trabajo sintético, revelador de todo su intrincado y laberíntico pensamiento. Entre aquellos aspectos, ninguno tan interesante y original como el psicológico: interesante, porque la teoría del alma se enlaza íntimamente con su metafísica ó doctrina de los tres principios, que es más neoplatónica y panteísta que la de los peripatéticos musulmanes, Avicena y Averroes, contaminados también, pero en menor grado, de las ideas de Plotino; original, porque el análisis minucioso que de los fenómenos psíquicos hace el sufí murciano está casi siempre exento de preocupaciones metafísicas y se reduce á una mera exposición objetiva de sus estados de conciencia, tanto de los ordinarios como de los anormales ó patológicos, cuyo estudio no dejará de interesar á los psicólogos.

Estas consideraciones me han movido á elegir de entre mis apuntes, preparados para un estudio general sobre el sistema de Mohidín Abenarabi, los que se refieren á su psicología y formar con ellos un bosquejo monográfico que, si no agota la materia (lo cual es muy dificil tratándose de polígrafo tan fecundo), dibuje al menos las más salientes líneas de su pensamiento.

Huelga decir que su voluminosa obra Alfotuhat¹ ha sido la principal fuente de inspiración para mi estudio; pero la enorme copia de pasajes que ofrece, tiene el grave inconveniente de presentarse en el texto sin ninguna trabazón orgánica; es decir, que los pasajes psicológicos aparecen mezclados con otros de índole muy diversa, y nunca sistematizados dentro de un mismo capítulo ó de varios. De aquí la necesidad en que me he visto de llevar á cabo repetidas y pacientes lecturas para entresacar los textos pertinentes á mi tema.

Ni en su Tóhfa<sup>\*</sup>, opúsculo de índole ascética como el titulado Alamr almóhcam<sup>\*</sup>, ni mucho menos en su Taſsir<sup>\*</sup>, había de encontrar esa exposición ordenada de sus doctrinas psicológicas. En cuanto al Fosús<sup>\*</sup>, confieso que, á pesar, ó mejor á causa, del prolijo y alambicado comentario que le acompaña, no es el libro más propio para estudiar el pensamiento tortuoso de Abenarabi. Nada digo del Mohadara<sup>6</sup>, libro anecdótico y de miscelánea, cuya lectura no me ha sido de ningún provecho para mi objeto.

La sistematización, que yo deseaba, se encuentra, aunque sólo parcialmente, en un breve opúsculo psicológico cuyo manuscrito se conserva en la Biblioteca Nacional de Madrid y del cual nada dice Brockelmann en su Geschichte. Titúlase رسالة في معرفة النفس والروح y es el primero de los siete opúsculos que contiene el códice señalado con el nº DLXXXIV en el catálogo de Guillén Robles. De este

- 1. وdic. 2a, Cairo, 1293 H. كتاب الفتوحات المكية.
- 2. كتاب تحفة السفرة الى حضرة البورة edic. Constantinopla, 1300 H.
- 3. المربوط فيما يلزم اهل طريق الله تعالى من الشروط dic. con versión turca de Mustafa Xerif; Stambul, 1315 H
  - 4. تفسير الشيخ الاكبر, edic. Cairo, 1317 H.
- 5. محتاب فصوص الحكم, edic. y comentario de Bali Efendi; Stambul,
- 6. كتاب محاضرة الابرار ومسامرة الاخيار في الادبيات و النوادر والكابرار ومسامرة الاخيار والنوادر والنوادر والنوادر والنوادر والخيار
- 7. Catálogo de los manuscritos árabes existentes en la Biblioteca Nacional de Madrid (Madrid, Tello, 1889). De los seis restantes opús-

tratado psicológico no he podido certificarme si existen ejemplares en las bibliotecas europeas ú orientales; sólo puedo asegurar que en ninguno de los catálogos impresos consta con el dicho título; pero no sería extraño que se encontrara formando parte de alguno de los varios códices colectivos que con el rótulo عبي aparecen en algunas bibliotecas particulares de Constantinopla atribuídos á الشيخ لاكبر. Por su rareza pues y porque lo creo inédito, lo publico y traduzco al castellano, como apéndice, aunque reconociendo su escaso mérito: pobre en ideas y breve de extensión, abunda en repeticiones inútiles; pero, en cambio, fija taxativamente el pensamiento de Abenarabi sobre las principales tésis psicológicas, y puede servir como de hilo conductor que guíe en la exposición de su psicología, tal como se contiene en el Alfotuhat.

Para poner algún orden en esta exposición, describiré primero los fenómenos psiquícos normales, en su doble aspecto de representativos y emocionales; después buscaré los fundamentos de esta descripción empírica en lo que podemos llamar su psicología metafísica, es decir, su doctrina sobre la naturaleza, orígen y fin del espíritu; por fin, vendrá un análisis de los fenómenos anormales del espíritu, que los modernos psicólogos no se desdeñarían en denominar psicología mística.

#### I

#### PSICOLOGÍA EMPÍRICA NORMAL

Hemos insinuado más arriba que la psicología de Aben-

culos, los dos primeros son también de Mohidin : un poema místico y un tratado sobre la virtud mágica de las letras del alfabeto.

1. Es fácil también que exista en alguna biblioteca, pero con diverso título, v. g. رسالة روح القدسية (Cfr. Catálogo de la Biblioteca de دوكملي بابا en Constantinopla, año 1310 H., n° 281, p. 21).

arabi es esencialmente neoplatónica, y así vamos á notarlo desde el comienzo de ella. El prólogo de su Risala <sup>1</sup> parece un eco del que pone Plotino al libro 3º de su IV<sup>2</sup>. Enéada: ambos consideran el conocimiento del alma, como la cuestión más digna de preocupar al hombre, porque conociéndose á sí mismo, puede llegar á conocer á su principio <sup>1</sup> y porque así obedece el hombre al precepto de la Divinidad que aconseja este estudio <sup>2</sup>.

La primera y más obvia solución al problema del alma es la que consiste en identificarla con la realidad, cualquiera que sea, significada por la palabra yo. Pero esta explicación vulgar aclara poco el problema, si no se la entiende en el sentido platónico de reducir la esencia del compuesto humano al alma sola. Por eso Abenarabi enumera á continuación las opiniones de los sabios sobre el sentido de esa palabra, para adoptar al fin la opinión sostenida por los que él llama metafísicos, teólogos y místicos opuesta á la de los motacálimes y á la de los médicos.

Como Plotino<sup>5</sup>, procede por exclusión á determinar el constitutivo esencial del alma.

En primer lugar, el alma no es el cuerpo orgánico.

2. Risala, ibidem, consigna el aforismo de Mahoma من عرف نفسه que parece inspirado en el del templo de Delfos que Plo-

tino consigna (Enn., ibidem) : Αύτους γιγνώσκειν.

<sup>1.</sup> Risala, c. I. — Cfr. Enn. (Edic. Didot), IV, 3, 1: Περὶ τίνος γὰρ ἄν τις μᾶλλον τὸ πολὸ λέγων καὶ σκοπούμενος εὐλόγως ἄν διατρίδοει, ἢ περὶ ταύτης; δία τε πολλὰ καὶ ἄλλα, καὶ ὅτι ἐπ' ἄμφω τὴν γνωσιν δίδωσιν, ὧν τε ἀρχή ἐστι, καὶ ἀρ' ὧν ἐστι. « Nulla profecto res est, de qua diligentius et diutius investigare tractareque, quam de anima, debeamus: cum ob alia multa tum etiam quia ad utraque cognoscenda conducit, scilicet tam ad ea quorum est ipsa principium, quam ad illa ex quibus efficitur. »

<sup>3.</sup> Risala, ibidem. Cfr. Enn. I, 1, 1, 10. — Este mismo pasaje de la Risala está inserto literalmente en el Comentario del Ihía de Algazel (Ithaf-assada), de Said Mortada (VII, 206, línea 10) que lo atribuye à autor de una رسالة في النفسى (Cfr. Brockelmann, Geschichte, II, 451) y que parece poder ser identificado con Xamsodín Mohámed Aben Kamalpachá, muerto en 904 (1498).

<sup>4.</sup> Risala, c. I.

<sup>5.</sup> Risala, c. I. Cfr. Enn. IV, 7, 2.8.

Abenarabi desecha esta opinión que califica de errónea y vana sin detenerse á demostrarlo. En segundo lugar, tampoco es un cuerpo sutil difundido por todo el organismo, como opinaron algunos motacálimes que Abenarabi no cita'. Finalmente, tampoco puede decirse que es un accidente. Pero la psicología, hija ó, al menos, hermana de la fisiología griega, habíase dejado influir de ella durante mucho tiempo. Los estóicos y epicúreos habían identificado el πνευμα ό espíritu vital de los médicos con la ψυχή de los psicólogos, y Plotino se vió obligado á contradecirlos en su IVª Enéada (7, 4). Mohidín á su vez rechaza esta identificación de الروح con النفس, y, para cerrar la puerta á toda clase de equívocos, procura fijar el tecnicismo de las diferentes escuelas. Lo que los médicos llaman الروح nada tiene que ver con lo que los filósofos y sufíes quieren significar cuando emplean esa misma palabra : el espiritu animal 6 vital (الروح الحيواني) es un vapor sutil que desde el corazón se difunde por todos los miembros, conducido por el vehículo de la sangre; pero es un cuerpo, mientras que الروم para los filósofos y sufies es algo incorpóreo.

Lo mismo sucede con la palabra النفس que puede tomarse ó en el sentido de potencia orgánica, cual las facultades de la vida vegetativa y sensitiva, ó en la acepción del alma racional. Este mismo equívoco se ofrece á cada página en la psicología de Platón. Para Mohidín pues, como para todos los sufíes, النفس, siempre que no lleve consigo el epíteto de النفس (λογικη) ó racional, es tan sólo una de las potencias de la vida sensitiva, cuyas funciones propias son la concupiscencia y la ira (الفصب الشهوة والغصب النفس عدا النفس عدا النفس عدا النفس es sinónima del الروح الحيواني de los médicos, y por tanto no puede

<sup>1.</sup> Los principales fueron Anidam el motázil († 221 = 835), El Imam Alharamain, maestro de Algazel, y Fajrodín Arrazí. (Cfr. Dictionary de Sprenger, p. 541, bajo را لروح الروح)).

confundirse con el alma racional que tiene que ser algo inorgánico, privativo del hombre y que lo distinga específicamente del resto de los animales.

La demostración de la incorporeidad del alma no reviste los caracteres dialécticos que en Avicena ó en Averroes; Abenarabi remite á sus lectores á las obras de los peripatéticos, y él se contenta con insinuar pruebas teológicas, fundadas en los textos alcoránicos que atribuyen al alma un origen inmediatamente divino, y un argumento deducido de la responsabilidad moral, de que sólo el hombre es capaz 4. Alguna vez, sin embargo, se permite aludir, aunque incidentalmente, á la demostración favorita de los peripatéticos, fundada en la simplicidad del acto intelectual que no puede, por tanto, residir en un sujeto compuesto ó corpóreo 2; pero por punto general puede asegurarse que Abenarabi, como buen idealista, no propende por las demostraciones á posteriori; la espiritualidad del alma es para él una consecuencia de su teoría metafísica del orígen de los espíritus, más que resultado de una inducción basada en la inmaterialidad de sus operaciones específicas. Y no es que falte en sus libros la doctrina psicológica en que esa inducción puede basarse; cabalmente en más de un pasaje establece, y da por cierta, la tesis platónica de las tres almas, aunque interpretada en el sentido aristotélico de las tres vidas : vegetativa, sensitiva y racional. De éstas, las dos primeras nacen con el organismo y de él penden en el obrar; en cambio, la última es en absoluto independiente de él.

<sup>1.</sup> Risala, c. I.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, II, 912, línéa 2ª inf.: « El espíritu carece de cantidad, no es susceptible de aumento en lo sustancial de su esencia; por el contrario, es una sustancia simple que no admite composición, pues si la admitiese, podría subsistir en una de sus partes el conocimiento de un objeto cualquiera, y en otra parte la ignorancia del mismo; luego el hombre conocería aquello mismo que ignoraba, lo cual es absurdo. » — Cfr. Asín, Algazel, dogmática, moral, ascética, Zaragoza, 1901, p. 703. 3. Risala, c. I. — Alfotuhat, III, 313.

Cada uno de estos tres géneros de vida se manifiestan por sus actos ú operaciones propias. La vida vegetativa, cuyo principio es el espíritu físico ó natural y cuyo órgano en los brutos y en el hombre es el hígado, tiene cuatro potencias: atractiva, retentiva, digestiva y expulsiva cuyas funciones tienden á la conservación del organismo corpóreo mediante la nutrición. Abenarabi desenvuelve extensamente, aunque de un modo incidental, la fisiología de estas facultades, siguiendo la doctrina de los médicos¹. Alude también á la facultad generativa que conserva la especie³.

La vida sensitiva ó animal participa de la anterior, pero se especifica por la sensibilidad, el movimiento y el apetito. Su principio es el espíritu vital ó animal y su órgano el corazón. Sus potencias pueden ser cognoscitivas y apetitivas. A las primeras pertenecen los cinco sentidos externos y los internos, cuyo número no es posible determinar en Abenarabi, pues varía á cada paso en el empleo de los nombres de esos sentidos. Sobre cuatro de ellos parece, sin embargo, tener un concepto más fijo: la fantasía (المتخيلة, الخيال) como potencia representativa de las imágenes ó especies sensibles; la retentiva ó memoria sensitiva (الحافظة) que las conserva; la formativa (المصورة) cuya función parece equivaler á la asociación de imágenes; y la extimativa que formula juicios particulares sobre cualidades sensibles. Por lo que toca á las facultades de apetecer, Abenarabi sigue, como en lo anterior, la clasificación tradicional entre los peripatéticos : apetito concupiscible é irascible, cuyas funciones son por demás conocidas'. Finalmente, la vida racional cuyo principio es el espíritu del mandato divino, al cual los filósofos llaman alma racional, los suses corazón y el Alcorán alma tran-

<sup>1.</sup> Alfotuhat, III, 313-314. Ibidem, III, 262.

<sup>2.</sup> Risala, cap. I.

<sup>3.</sup> Alfotuhat, I, 375; II, 313; III, 365.

<sup>4.</sup> Alfotuhat, III, 314-315.

quila, tiene por funciones específicas el entender lo immaterial ó abstracto y el querer lo insensible; esto en el orden natural, y prescindiendo ahora de los fenómenos psíquicos preternaturales ó místicos.

Esta clasificación de las facultades del alma, aunque sistemática, tiene el inconveniente de todo lo abstracto: nos da tan sólo una imagen muerta de la vida del espíritu. Abenarabi, como psicólogo místico, gusta más de los análisis animados que ofrecen al lector un esquema de esa vida en toda su compleja realidad. De los copiosos pasajes en que la describe, voy á presentar algunos muy característicos, que conciernen respectivamente á la fase cognoscitiva y á la fase emotiva de la vida psíquica.

Es el primero de ellos una demostración crítica de la existencia de una facultad de conocer, superior á la razón.

« Has de saber que Dios nos ha impuesto el precepto de conocer su unicidad en su divinidad. Informadas, pues, las almas de este divino precepto, y aplicando á su cumplimiento la actividad especulativa de su razón, llegan á demostrar de manera necesaria mediante argumentos filosóficos la existencia de la Verdad [Dios] y á afirmar que el entendimiento humano conoce que existe el Creador. Demuestran luego la unidad de este Ser que las creó, fundándose en que repugna la existencia de dos seres necesarios per se y en que es preciso [por tanto] que exista uno tan sólo. Infieren después los atributos de relación que deben predicarse de este Ser necesario por esencia, mediante los cuales proceden de El, como manifestaciones. suyas, cuantos seres contingentes existen. Viene por fin. la prueba de la posibilidad de la misión profética. El profeta es enviado y manifiesta claramente por ciertos signos la verdad de su divina misión. Argumentos filosóficos además nos inducen á asentir á esta verdad sin ningún género de duda. Pero, cuando ya estos argumentos nos

<sup>1.</sup> Risala, c. I.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, I, 375, 1, 8a inf.

han convencido de que tiene que ser verdad todo lo que el profeta nos cuenta relativo á Dios, ve el entendimiento que el profeta establece afirmaciones sobre Dios las cuales implican relaciones y conceptos cuya verdad es negada y rechazada por el razonamiento filosófico. En tal punto, la razón se queda indecisa, concibe sospechas acerca de la verdad de su acto cognoscitivo y somete á discusión crítica las afirmaciones que el divino mensaje encierra relativas á Dios, pero no puede declarar falaz al mensajero ».

« Añádese á esto que uno de los preceptos que le ha impuesto ese mismo legislador divino este: « Conoce á tu Señor. » — Si pues el hombre este que razona no conoce à su Señor (que es el fundamento en que su confianza se apoya), no podrá asentir á la veracidad del mensajero. Luego el acto cognoscitivo, con el cual exije el mensajero que el hombre conozca á su Señor, tiene que ser forzosamente distinto de aquel otro conocimiento engendrado por el argumento racional. Tendrá pues que ingeniarse el hombre para obtener de Dios mismo esa ciencia en virtud de la cual pueda ya aceptar con conocimiento de causa aquellas relaciones y atributos que Dios mismo afirma de su propia esencia y que el entendimiento había declarado absurdos fundándose en la razón filosófica ».

« Al asentir así el hombre á la veracidad del mensajero, surge en su mente la idea de que, más allá del entendimiento y de las verdades adquiridas por la reflexión filosófica, debe existir alguna otra cosa que proporcione al hombre un conocimiento de Dios que las razones filosóficas no han podido alcanzar y, lo que es más, han declarado absurdo de un golpe. Y una vez reconocida la existencia de esa facultad cognoscitiva que trasciende la cumbre de la inteligencia<sup>1</sup>? tendrá todavía derecho el hombre para juzgar absurdo lo que absurdo juzgó, fiado

<sup>1.</sup> Esta misma frase metafórica طور العقل emplea Proclo (In Alcibiad., = III, 105); ἀχρότης τῶν γνώσεων.

en su razonamiento, antes de saber que existía esa facultad superior? Y, si ya no tiene derecho ahora para creer que es absurdo, síguese forzosamente que él entendimiento le engañó, al menos en aquella parte en que ahora le consta que entonces erró; y, por tanto, lo que él tomó como prueba de tal absurdo, no era prueba real y positiva ».

« Pero, desde este solo punto de vista, no resulta todavía evidente, que la tal facultad sea superior á la cumbre del entendimiento, pues también éste acierta en sus juicios

algunas veces, aunque otras yerre ».

« Despues de ser ilustrado el entendimiento por esa luz de la revelación profética que le evidencia ser verdad cuantos atributos y relaciones Dios predica de sí propio, acaba por aceptarlos con toda decisión y sin dudar, sobre todo cuando ve que son aceptados también por entendimiento privilegiados; pero, eso no obstante, continúa el entendimiento juzgando como absurdos racionalmente respecto de Dios tales atributos y relaciones; más eso, solamente en el sentido de que el discurso racional los declara absurdos, y no en el sentido de que el entendimiento no los admita¹. Y entonces sí que puede ya decirse que tales verdades son superiores á la cumbre del entendimiento, en cuanto que éste no las adquiere por elaboración de su propio discurso, sino que las recibe de manos de Dios ».

« Una de las cosas que más me maravillan es ésta: el hombre se somete gustoso á la autoridad de su propio discurso y razonamiento especulativo, los cuales son fenómenos tan contingentes como él mismo. Estos fenómenos, en efecto, proceden de una facultad que, como todas las humanas, ha sido creada por Dios y constituída en sierva del entendimiento; y eso no obstante, acepta ciegamente el entendimiento todo lo que aquella su sierva le da como seguro, aunque él sabe muy bien que dicha facultad jamás

<sup>1.</sup> Mohidín, distingue, como se ve, entre العقل y الفكر, igualmente que los platónicos entre διανοία y νοῦς.

trasciende los límites de su esfera de conocer y es incapaz de formar por sí sola juicio propio sobre los objetos de las otras potencias, v. g. de la retentiva, de la formativa, de la fantasía y de los sentidos, tacto, gusto, olfato, oído y vista. Pues bien ; á pesar de esta característica limitación de la facultad de discurrir, el entendimiento se somete á su autoridad para conocer á Dios, su Señor, y en cambio no quiere someterse á Este aceptando lo que en su Libro ó por boca de su Profeta le revela de sí propio; Es éste en verdad el más admirable error de los que en el mundo acaecen! Y no hay duda: hombre que use del discurso racional estará sujeto á esa aberración, excepto aquel cuyo espíritu sea alumbrado por Dios mismo. Este, en efecto, sabe muy bien que Dios ha dado á cada ser su naturaleza propia, que ha dado, por ejemplo, al oído su perceptible propio, más allá de cuya esfera no puede pasar; sabe también que por disposición divina necesita el entendimiento mendigar del oído el conocimiento de los sonidos, la articulación de las letras, la distinta pronunciación de las palabras y la diversidad de los idiomas. Con su ayuda, distingue el canto de las aves del bramido de los vientos, el chirrido de la puerta y el murmurio del agua corriente, el grito humano y el balido de la oveja y del carnero, el mugír del buey y el rebuznar del camello, y en general todos los sonidos semejantes á éstos. El entendimiento, por su sola esencia, carece de virtud propia para percibir nada de esto, mientras no se lo comunica el sentido del oído.

« Igualmente puso Dios al entendimiento en condición de mendigo respecto de la vista para todos los objetos que son propios de este sentido; de modo que, si éste no se lo enseña gratuitamente, jamás conocerá el entendimiento qué cosa es el verde, el amarillo, el azul, el blanco, el negro, ni ninguno de los colores que existen entre

<sup>1.</sup> Cfr. Aristoteles, De Anima, II, 6: Λέγω δ' ίδιον [αίσθητον] μέν ο μή ενδέχεται έτέρα αίσθήσει αίσθάνεσθαι.

estos dos últimos. Y dígase lo propio de las demás facultades de conocer llamadas sentidos [externos] ».

« Además, la fantasía necesita á su vez de estos sentidos externos, de tal modo, que solamente se representa lo que antes le han suministrado ellos. Por otra parte, si la retentiva no conserva en la fantasía aquello que á ésta ha entrado por el conducto de los sentidos, ni una sola de las representaciones subsistirá. Luego la fantasía necesita de los sentidos y de la memoria retentiva. Pero hay más: la memoria está expuesta en su funcionamiento á ciertas dificultades que como un obstáculo se interponen entre ella y la fantasía; estas dificultades, entorpeciendo la función de la memoria por la poca tenacidad de ésta, acaban por borrar de la fantasía muchas representaciones; para recuperarlas, necesita servirse otra vez de los sentidos que vienen así en ayuda de la memoria ».

« Después, la potencia cogitativa ó discursiva, cuando recurre á la fantasía, necesita el auxilio de la formativa para organizar, con los elementos representativos (imágenes sensibles é ideas de evidencia inmediata) grabados en la fantasía, la trama de la prueba ó demostración apodíctica con que trate de evidenciar algo apoyándose en aquellos elementos. Solamente cuando la cogitativa haya puesto en forma el raciocinio, lo tomará el entendimiento y juzgará con él sobre la verdad ó falsedad que se trata de demostrar ».

« Añádase á todo esto que no hay facultad alguna de conocer en el hombre, que no esté expuesta á dificultades en su ejercicio y á peligros de error. De modo que el entendimiento necesita andarse con tiento para discernir lo falso de lo verdadero y positivo. Mira pues, oh hermano mio, cuántas cosas necesita el entendimiento, puesto que nada de lo que hemos dicho puede conocerlo sino con la ayuda de esas potencias auxiliares, las cuales además, se hallan expuestas en su funcionamiento á los motivos de error que hemos mencionado. Pues bien ; á pesar de todo esto, cuando el entendimiento ha llegado á conocer algo

por esos procedimientos [tan falibles], si después Dios le manifiesta alguna cosa, el entendimiento duda de aceptarla porque dice que el discurso racional la rechaza. ; En cuán profunda ignorancia del crédito que merece su Señor, vive este entendimiento!; Cómo se somete á la autoridad de su propio razonar, y recusa como falible el testimonio de su Dios! Porque bien sabemos que el entendimiento, considerado en sí mismo, carece de todo conocimiento actual que le sea propio; todo lo que adquiere, se debe tan sólo á la cualidad que posee de recibir. Luego más razonable es que reciba y acepte lo que Dios mismo le asegura de su divina esencia, que no lo que su razonar le propone, porque no ignora que su razonar está supeditado á su fantasía y ésta á sus sentidos, y, además de tal subordinación, es impotente para retener los conocimientos adquiridos, sin el auxilio de la memoria sensible é intelectual 1 ».

« Aunque el entendimiento sabe todo esto, aunque tampoco ignora que las facultades son incapaces de percibír
lo que trasciende los límites de su naturaleza y esencia, y
aunque no se le oculta que él, atendida su esencia propia,
solo posee de manera personal el conocimiento innato de
los primeros principios, sin embargo rehusa asentír á las
afirmaciones de quien le asegura que existe más allá otra
facultad de conocer, la cual le enseña verdades distintas
de las que le proporcionó su propio razonar, y que tiene
en su apoyo la experiencia de los elegidos de Dios,
ángeles, profetas y santos, y el testimonio de los libros
revelados ».

« Acepta pues, de ellos esas divinas tradiciones tú, ya que lo más razonable es someterse á la autoridad de Dios que es la Verdad por esencia, y ya que has visto cómo el entendimiento de los profetas y santos, á pesar de ser muchos en número, aceptó también esas verdades divinas, tuvo fe en ellas, les dió crédito, porque sabían que para conocer

اعافظة والمذكرة .1

á Dios era más discreto someterse á la autoridad de Este, que no á la de sus propios razonamientos. ¿ En qué pues te fundas, hombre inteligente, para contradecirlas y rechazarlas? Y mucho más, diciendo que estás dentro de la ortodoxa fe en Dios, en sus profetas y en sus sagrados libros! Todos cuantos tienen esa misma fe, al ver que Dios exigía de ellos que lo conociesen, después de que ya lo habían conocido por medio de las investigaciones filosóficas, infirieron de ese precepto la existencia de otro modo de conocer á Dios, al cual no alcanzaba el método racional. Y desde aquel momento, aplicáronse á poner en práctica los ejercicios ascéticos, la soledad, el combate espiritual, el rompimiento de los lazos del mundo, el aislamiento y el íntimo trato con Dios, despojando sus almas y purificando sus corazones de los embrollos de la razón cuyo objeto son las criaturas. De los profetas y enviados de Dios aprendieron este método y de ellos oyeron esta máxima : « Dios atrae hacia sí á los que le sirven y en ellos hace su mansión. » Y desde entonces conocieron que el camino de Dios es más breve para llegar á El, que no el camino de la razón humana, porque los que tienen fe no ignoran lo que Dios dice por boca del Profeta: « Si alguien viniere á mí, yo me apresuraré á correr hacia éli. » Y en otro lugar : « El corazón del que tiene fe es capaz para contener la majestad y grandeza de Dios. » Abstraído pues de todas las ideas é imágenes que adquirió por el ministerio de aquella potencia de conocer, el corazón vuélvese hacia Dios con todas sus fuerzas y, en aquel instante mismo, Dios le infunde una parte de su luz, una ciencia divina... El corazón es pues la facultad de conocer que está más allá de la cumbre del entendimiento. »

He querido traducir casi íntegro este prolijo y difuso texto, porque en él, no sólo pinta al vivo Abenarabi la compleja función psíquica del entendimiento y de sus pre-

<sup>1.</sup> Hasta estas palabras atribuídas á Mahoma, parecen copia del siguiente texto de Proclo (In Alcibiad, II, 230): Προσιέναι πως ήμιν φαίνεται τὸ θετον ήμῶν ανατεινομένων ἐπ' αὐτό.

cedentes sensibles, sino que además ofrece ya como en esquema previo toda su teoría de la iluminación mística, copia casi servil de Plotino. Como para éste, también para Abenarabi el verbo mental y el pensamiento discursivo (και ἐπίστημη) y hasta perjudiciales para ella, porque, consistiendo en juicios y razonamientos originados de lo sensible que es fantasma de la realidad, no verdad pura, sólo pueden producir opinión, no certeza. Esa ciencia de lo real sólo se obtiene por una facultad superior al pensamiento racional, que Plotino y Abenarabi llaman visión (θέα = ἐπίστημη) y para cuya adquisición hay que renunciar á toda idea y conocimiento discursivo, y volverse á Dios.

Sin embargo de este escepticísmo en el éxito de la ciencia racional, Abenarabi se preocupa grandemente de todo lo que á ella concierne, y abundan los pasages del Alfotuhat en los que diseña, aunque fragmentariamente y con su incoherencia característica, su doctrina del conocimiento intelectual. Voy á intentar organizarlos con el menor desorden que me sea posible.

Ante todo, conviene sentar que, para Abenarabi, como consecuencia de su teoría sobre el origen del alma, la ciencia es una reminiscencia de las ideas que poseyó en una vida anterior. El espíritu humano, al ser infundido en el cuerpo, es perfecto, inteligente, sabio y hasta creyente en la unicidad de Dios<sup>1</sup>. Claro es, sin embargo, que este innatismo de las ideas humanas, debe entenderse en un sentido potencial: el espíritu posee, al unirse con el cuerpo, tan sólo aptitud para conocerlas en acto.

« Ni uno sólo de los conceptos simples ó ideas, que son objeto del acto cognoscitivo llamado simple aprehensión, se adquiere por el esfuerzo especulativo de la razón. Los conocimientos que por este trabajo se adquieren consisten siempre en una relación entre dos conceptos simples ó ideas ya conocidas. Ahora bien; la relación, considerada en

<sup>1.</sup> Atfotuhat, II, 913. Risala, c. IV.

abstracto, es también un concepto simple ó idea. Cuando, pues, tú aseguras que el simple concepto lo adquieres por esfuerzo racional, es sólo porque tú crees haberlo adquirido cuando oíste una palabra á la cual algunos hombres han convenido en atribuir el significado de una idea que ya todos los hombres poseen, aunque no todos conozcan que tal palabra significa tal idea. Cabalmente por esto se pregunta algunas veces en qué acepción se toma una palabra, es decir, qué significa; y el preguntado precisa ese sentido por medio de otras palabras que lo hagan conocer; pero si el que pregunta no conociese ya de antemano la cosa significada por la idea en cuanto pensada, ni la relación semántica que conduce á conocer la acepción convencional que aquella persona ha querido dar á tal idea, no la aceptaría, ni entendería lo que le dijese. Por consiguiente, es de necesidad absoluta que las ideas todas radiquen en el alma y que luego se vayan revelando al alma misma lentamente, unas después de otrasi ».

La necesidad de esta lenta revelación estriba en que el alma perdió la clarividencia natural de su entender al unirse con el cuerpo que, como sustancia grosera y tenebrosa, obscureció el brillo de esas ideas innatas. Es preciso pues, para que recobre la pureza nativa de su luz, disipar las tinieblas que la envuelven, curar la enfermedad de amnesia que padece. Y esto, ya por esfuerzo de la propia reflexión, ya, y es lo más frecuente, por el auxilio de otro entendimiento más sano ó por influencia directa de la luz divina. Pero, en todos los casos, el conocer es recordar<sup>2</sup>, para Abenarabi como para todo neoplatónico. De aquí también se infiere que el conocimiento sensible no tenga para nuestro místico otro valor que el de mero despertador del racional. » La visión de la mente es la ciencia. La visión del ojo físico es el camino para la adquisición de la

<sup>1.</sup> Alfotuhat, I, 53,

<sup>2.</sup> Risala, c. IV, V.

ciencia 1. » Porque, como claramente dice en otro pasaje 1, « la ciencia (العلم) no es la representación formal de la cosa conocida ni la imagen representativa de esta cosa. En efecto: ni toda cosa cognoscible es formalmente representable, ni todo sujeto capaz de conocer es capaz de representarse formalmente las cosas. Esta representación depende sólo de que el sujeto esté dotado de fantasía; la forma sirve al objeto únicamente para que sea apto de ser aprehendido por la fantasía. Pero existen objetos cognoscibles que, por carecer de forma, no pueden ser aprehendidos por aquella facultad. » La ciencia pues, según esto. es una intuición pura, exenta de toda representación fantástica, cosa que Aristóteles consideró imposible. Pero penetrando más en el análisis de este fenómeno psicológico, Abenarabi llega á reducirlo á una mera relación del espíritu con el objeto conocido, relación en absoluto inmutable en sí, aunque varíen los objetos sobre que versa\*: « El acto de conocer no sufre en sí mismo cambio alguno, aunque cambie el objeto conocido; lo único que cambia es la dependencia de aquél respecto de éste; y esa dependencia es una relación. » Más todavía : hasta puede decirse que es inmutable el objeto conocido<sup>5</sup>: « El objeto de todo acto de conocer es una mera relación entre dos cosas conocidas reales. El cuerpo, v. g., es una cosa conocida real y jamás variable en síº la subsistencia es también una cosa conocida real é invariable; la relación de la subsistencia con el cuerpo es el objeto del acto cognoscitivo [que consiste en conocer que el cuerpo subsiste]. Pues bien: la relación, considerada en abstracto, tampoco está sujeta á cambio; y en cuanto á esta relación concreta,

<sup>1.</sup> Alfotuhat, I, 53.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, I, 52.

<sup>3.</sup> Cfr. Chaignet, Psychol. Arist., 360: "Όταν θεωρή, ἀνάγκη ἄμα φαντασμά τι θεωρείν.

<sup>4.</sup> Alfotuhat, I, 53.

<sup>5.</sup> Alfotuhat, 1, 55.

<sup>6.</sup> Entiéndase : la idea de cuerpo.

es indudable que no se verifica respecto de otro cuerpo que no sea este individuo; luego también es invariable. Y ya no hay más elementos que estos cuatro en el objeto de un acto cognoscitivo: 1º la relación [abstracta]; 2º su sujeto; 3º su atributo; 4º la relación individual. De éstos, los tres últimos son reales. Pero se me dirá: el sujeto es variable, puesto que en dos momentos distintos lo conocemos afectado de atributos distintos. A esta objeción respondo que, cuando tú conoces á un ser como sujeto de cualquier atributo, no lo consideras en cuanto á su constitutivo esencial [en cuanto tal ser]; por consiguiente, es invariable bajo este aspecto; ni tampoco lo consideras en cuanto simpliciter sujeto; luego también bajo este aspecto es invariable; tan sólo lo consideras en cuanto sujeto de tal atributo ó modo de ser. Por consiguiente, lo conocido por tí en el segundo momento no es el sujeto de aquel atributo ó cualidad que dices ha cesado ya, sino solamente el sujeto de esta otra relación. En definitiva pues, es invariable el acto de conocer y el objeto conocido. Lo único que hay en el acto cognoscitivo es variedad de relaciones ó dependencias con su objeto, ó, si mejor te place, relación con varios objetos cognoscibles. » Porque Abenarabi no admite la teoría ideológica de Aristóteles que explica el fenómeno de la representación mental por medio de cierta unión del intelecto con la imagen ideal de la cosa. Para nuestro místico, la species intelligibilis es inadmisible: « La relación de dependencia que existe entre el acto cognoscitivo y su objeto no exige por necesidad que este objeto venga á existir en el sujeto cognoscente, ni por sí mismo ni por una semejanza suya (ولا مثاله). No hay más que una relación de dependencia entre el acto y sus objetos, como éstos son en sí, existan realmente ó no existan. Alguien sostiene que ciertos objetos cognoscibles poseen cuatro modos de ser: el mental, el real, el verbal y el grá-

<sup>1.</sup> Alfotuhat, I, 56, 57.

fico. Yo no acepto esta opinión, por lo que toca al modo de ser mental, entendiendo por mental el conocimiento científico (العلم); ahora, si se trata del conocimiento fantástico (الخيال), cabe admitir tal opinión, pero aplicándola á objetos susceptibles de ser imaginados y á sujetos dotados de esta facultad sensitiva<sup>2</sup>. Y cabe admitir que en este caso el objeto tiene un modo de ser mental en el sujeto, porque la forma [imaginada] coincide con la forma real del objeto. Pero ya no sucede lo propio con los restantes modos : el verbal y el gráfico. La palabra, fónica y gráficamente considerada, es tan sólo un signo inventado para representar y dar á entender las cosas reales; mas, por su forma, la palabra no representa la forma de esas cosas. Así por ejemplo Zid (زید), como sonido y como escrito, es un todo constituído por una Z, una i y una d, que carece de manos diestra y siniestra, costados, vista y oído. Por eso digo que las palabras no representan la forma de los objetos reales. »

Ha podido advertirse hasta aquí que todos los caracteres del conocimiento intelectual, señalados por Abenarabi en su análisis, afectan casi exclusivamente al científico: la intuición pura de la idea nada tiene de común con la representación sensible de los seres materiales, ni con su imagen fantástica, ni aun con su concepto racional. Este

<sup>1.</sup> Alude á Algazel, según el cual todo ser puede existir de cuatro modos: objetivamente fuera del espíritu (في الاعيان); en el espíritu (في الاعيان); en el espíritu (في الاعيان); en la palabra escrita (في الليان); y en la palabra escrita (في الليان المكتوب عليه). Cfr. Quitab-ilcham, edic. colect. del Cairo, año 1309 H., pag. 36. — En su Faisal-atafrica (edic. Cabani, Cairo, año 1319 H., pag. 34) distingue cinco: خالى (objetivo), حسى (sensible), شبهى (inteligible) عقلى (análogo).

<sup>2.</sup> Abenarabi ha distinguido, en esecto, en otro lugar (Alsotuhat, I, 52) esta doble especie de objetos y sujetos del conocimiento. « El sujeto percipiente y el objeto percibido son, cada uno de ellos, de dos especies. Percipiente que conoce é imagina. Percipiente que conoce y no imagina. Percibido que posee forma (الصورة) y que, por esto, no puede ser conocido en cuanto á su forma por quien no posea la virtud imaginativa. Percibido que carece en absoluto de toda forma. »

último, aunque resultado de operación del entendimiento, adolecerá siempre de cierta obscuridad, que sobre él proyectan las imágenes sensibles de las cuales toma los materiales para su operación abstractiva, y de la mutabilidad característica de esta misma operación. Por eso necesita el entendimiento, para conseguir la intuición pura de la idea, despojarse de toda alianza ó mezcla con lo sensible y corpóreo. El éxtasis ó la muerte son, por tanto, condiciones indispensables de esa intuición. Plotino había dicho que, en el cielo, las almas separadas no necesitan de pensamiento discursivo para ejercer su operación intelectual', y Abenarabi adapta esta misma doctrina al alma unida al cuerpo físicamente, pero separada de él por el éxtasis': « Cuando el hombre ha llegado á este límite [es decir, á abstenerse de todo, menos de Dios] sublímalo Dios [levantándolo desde lo ínfimo] de su naturaleza física; la ilustración (التحا) divina lo levanta del grado del pensamiento discursivo (الفكر); porque éste es [un modo de conocer que el hombre posee] en cuanto ser físico elemental (طبع العنصر). Cabalmente por eso no raciocina ó discurre el angel<sup>2</sup>, pero sí el hombre; porque el hombre es un compuesto de naturaleza física elemental y de intelecto. El intelecto, en cuanto tal, considerado en sí mismo, tiene, como manera propia de conocer, la ilutstración. Por eso, [cuando el hombre ha llegado á aquel limite], es sublimado desde el pie [de la montaña del conocimiento] que es el discurso natural, el cual va siempre acompañado de la fantasía y toma sus materiales del sentido y de lo sensible. »

<sup>1.</sup> Enn., IV, 3, 18.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, II, 39, linea 17a.

<sup>3.</sup> Esta misma diferencia entre el conocimiento angélico y el humano establece Sto. Tomás, Summ. theol., p. 1ª q. 58, a. 3 et alibi): El ángel conoce sin raciocinio porque no necesita de representaciones sensibles. La coincidencia entre Sto. Tomás y Abenarabi obedece, sin duda, á que aquél se inspiró en el Pseudo-Areopagita cuyo pensamiento es un calco de las Enéadas.

Y con esto Abenarabi nos ha puesto ya en los umbrales de su psicología mística, que no podemos todavía franquear, y ha encerrado todo el ciclo cognoscitivo de la vida del espíritu en tres etapas: conocimiento sensible, conocimiento racional, conocimiento intelectual puro. No es ésta, sin embargo, la clasificación favorita de Abenarabi; su propensión natural á las grandes síntesis le ha inspirado otra mucho más comprensiva, fundada en la naturaleza del acto de conocer, en su objeto y en su principio. Es la siguiente, que Abenarabi pone como prólogo de su obra maestra<sup>3</sup>: « El conocimiento humano puede ser de tres géneros. »

« I. Conocimiento del entendimiento (علم العقل). Es aquel que te sobreviene por evidencia inmediata (قصرورة) 6 por efecto de especulación racional sobre una demostración (الفكر). Este último puede ser verdadero of falso. »

« II. Conocimiento de los estados afectivos (علم الاحوال) que no se consigue sino por experiencia personal ó gusto (فرق) de ellos; el hombre más inteligente será incapaz de definirlos ó conocerlos por demostración. Tal es el conocimiento de la dulzura de la miel, la amargura de la mirra, el deleite de la unión sexual, la pasión amorosa, la emoción, el deseo y otros estados semejantes cuyo conocimiento real y positivo es imposible, mientras el sujeto no los posee y experimenta personalmente... »

« III. Conocimiento de los misterios (علم الأسوار). Es aquel que está sobre la cumbre del entendimiento y que es infundido por el Espíritu Santo en el corazón, especialmente, del profeta y del santo. Es de dos especies : 1ª Conocimiento de los misterios que el entendimiento percibe,

<sup>1.</sup> Sobre el problema crítico del conocimiento sensible, Abenarabi insinúa una teoría personal aunque incompleta en Alfotuhat, 1, 278, que yo he traducido en mi estudio Mohidín (Cf. Homenaje á Menéndez y Pelayo, Madrid, Suárez, II, 249).

<sup>2.</sup> Alfotuhat, I, 38. Cir. Homenaje, II, 246. — Item Alfotuhat, I, 56.

pero no por efecto de especulación racional, sino por haber sido elevado á un grado de conocer que implica en sí ese conocimiento. Esta primera especie es análoga al género Iº: en una y en otro, conoce el entendimiento; pero se distinguen en que en el género Iº conoce por especulación racional, mientras que en esta especie 1ª conoce sin tal especulación. Sirva de ejemplo, este misterio: Existe Dios, y ningún otro ser con El¹. »

« La 2ª especie es de dos modos : a) Conocimiento de los estados afectivos del orden sobrenatural, el cual es análogo al conocimiento del género IIº, aunque es más noble por su objeto; tal es, por ejemplo, el conocimiento de esta proposición : En el otro mundo hay una fuente más dulce que la miel. b) Conocimiento de las noticias del orden sobrenatural, que puede ser verdadero ó falso, excepto cuando le consta, al que oye las noticias, la veracidad é infalibilidad del que se las refiere; tal es el conocimiento de las noticias que nos refieren los profetas acerca del paraíso. »

No son tan copiosos los fragmentos del Alfotuhat en que Abenarabi describe los fenómenos psquicos normales del orden emocional, como los que explican la función cognoscitiva. La índole ascético-mística de esta como de casi todas las obras de Abenarabi, dificulta, por otra parte, separar estos dos aspectos de la vida del espíritu: el normal y el anormal. Por eso son muy raros los textos que puedan servirnos para el caso; pero entre ellos existe uno de bastante relieve para conocer cómo distinguía Abenarabi entre el apetito sensitivo concupiscible y el apetito racional ó voluntad.

« El deseo (الشهوة) es una tendencia volitiva, pero física y concreta  $\sigma$  determinada [á algo singular]. La voluntad (کارادة) es una cualidad divina  $\sigma$  metafísica y espiri-

<sup>1.</sup> Alude à la tesis principal del panteísmo de los suíses, la cual es percibida por el entendimiento, como fruto de la *ilustración* del éxtasis, no como consecuencia de un razonamiento.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, II, 254, 1, 10 inf.

tual. La naturaleza de su objeto es siempre algo que no existe, algo más general [y abstracto] que el [objeto del] apetito sensitivo ó deseo. Cada una de estas dos facultades tiene, como objeto propio, algo que es análogo á ella en su esencia; y llamo análogo á aquello que participa de un mismo origen. Así, el apetito sensitivo tiene por objeto conseguir una cosa física [ó sensible]. Cuando el hombre experimenta en sí mismo una inclinación, hacia algo que no es físico, como por ejemplo, á percibir las ideas ó los espíritus excelsos, á adquirir la perfección, á ver y conocer á Dios, tendrá que revestir esa inclinación forzosamente uno de dos aspectos. 1º Inclinación hacia todos esos objetos en virtud del deleite que le produce la representación fantástica de la forma [sensible de ellos]. Esta función es propria del apetito sensitivo que siempre se mueve por la forma; y como la imaginación ha revestido de cuerpo á lo que es incorpóreo, la operación [apetitiva] ha sido ya de naturaleza física [ó sensible]. 2º Mas si dicha inclinación tiende hacia esas mismas entidades sin representárselas la fantasía bajo la forma sensible, sino permaneciendo las ideas abstractas y despojadas de todo lo que sea concreto, es decir, exentas de la singularidad propia de las representaciones de la fantasía, entonces esa tendencia es ya función de la voluntad, no del apetito sensitivo, pues éste no tiene acceso á las ideas abstractas. La voluntad tiene por objeto todo lo que es apetecible para los sentidos y la razón (العقل), sea ó no sea amable en sí mismo. En cambio el apetito sensitivo no tiene por objeto más que aquello en cuya consecución encuentra la sensibilidad un deleite. El sujeto del apetito sensitivo es el alma animal (الحدانية). El de la voluntad es el alma racional, »

« El deseo [del apetito sensitivo] precede al deleite producido por la consecución real de su objeto; pero va acompañado de otro deleite imaginario producido por la repre-

<sup>1.</sup> النفسى para los sufíes es el apetito sensitivo, equivalente á la ὄρεξες de Aristóteles y'à la ψυχή de Platón como opuesta al νους. (Cfr. Ihía de Algazel, edic. Cairo, 1312 H., III, 3).

sentación sensible de aquel objeto real. Este deleite, simultáneo al deseo, surge en el alma antes de conseguir el objeto deseado y antes también del deleite que hemos dicho acompaña á la posesión real del objeto. En el memento preciso de la posesión, cesa el deseo de conseguir aquel objeto, pero subsiste el deleite. Infiésese de aquí que el deseo y el deleite no son cosa idéntica, pues aquél cesa con la posesión de lo deseado, y, no obstante, el deleite continúa. »

« Sin embargo, manifiéstase instintivamente, por misteriosa y secreta disposición de Dios, otro deseo que consiste en apetecer la eterna y no interrumpida duración del objeto deseado. Empero este deseo carece de deleite porque la tal duración indefinida es inasequible en absoluto, pues una duración que no ha de tener fin, jamás se la puede concebir realizada. En cambio, si limitamos la duración hasta un tiempo fijo, entonces ya cabe que exista deleite, cuando el apetito consiga ver realizada la apetecida duración. »

« El deleite es pues simultáneo á la posesión real ó imaginada del objeto apetecido: ni anterior ni posterior.»

A este sencillo análisis psicológico de la vida apetitiva, inspirado en la doctrina de Aristóteles, aunque con vestigios neoplatónicos<sup>1</sup>, tiene que reducirse por fuerza nuestra tarea. Toda la teoría de Abenarabi sobre el amor y el éxtasis entra de lleno en su psicología mística.

## П

## PSICOLOGÍA METAFÍSICA.

Las cuestiones fundamentales que constituyen el objeto de esta parte la más sublime del sistema psicológico de Abenarabi, han sido planteadas por él mismo, de una

<sup>1.</sup> Cfr. Proclo in Tim., 327.

manera esquemática, en su Tóhfa (p. 8): « Seis son, dice, los estados del espíritu humano: 1º la nada; 2º el ser en el mundo de los espíritus; 3º el ser en el mundo de los cuerpos; 4º el estado de infusión en los cuerpos singulares; 5º el estado de separación de éstos; 6º el estado de reincorporación ». La solución, más ó menos taxativa, á cada uno de estos problemas preexige el conocimiento de su metafísica ó doctrina de los principios.

La famosa tríada de Plotino es el quicio sobre que gira toda su metafísica. Sabido es que, ya desde Filón, veníase aceptando en la escuela alejandrina la necesidad de explicar por unidades metafísicas la existencia de lo que es múltiple en lo físíco. Así se había llegado, á traves de Plutarco y Numenio, á la original teoría, favorita de la escuela de Ammonio Saccas, según la cual todos los géneros ó categorías supremas, abstraídas por la mente humana de la multiplicidad de los seres individuales, debían de tener una realidad positiva supramundana, en su estado de abstracción. Plotino fué quien dió forma casi definitiva á este arrebatado idealismo que tan intensas huellas dejó más tarde en la filosofía y en la mística del islam.

En la cumbre de toda la jerarquía de estos principios, Plotino puso al Ser (τὸ ὁν) inaccesible á toda multiplicidad, pero raíz, al mismo tiempo, de toda ella: Τὸ ἕν πάντα καὶ οὐδὲ ἕν. Este Uno es por tanto el Ser primero (τὸ πρῶτον). Como tributo á Platón, padre del idealismo alejandrino, á menudo se le denomina el Bien (τὸ ἀγαθόν). Y siguiendo las aficiones alegóricas de Filón, tambien se le llama Luz simple (τὸ φῶς ἀπλοῦν). La simplicidad absoluta de este primer principio es tal, que de él no puede predicarse, sin embargo, ninguno de estos atributos ó cualidades; y la tendencia mística á las paradojas más desconcertantes se revela en cada página de las Enéadas: el Uno es el primero y el último; el manifiesto y el oculto (τὸ ἔξω, τὸ εἴσω ἡ ἀρχή, τὸ τέλος).

Abenarabi, como todos los pensadores del islam, ena-

morado de las sublimidades del sistema plotiniano tan adaptable á las exaltaciones de toda mística, quiso adaptarlo también al estrecho dogma alcoránico. Para ello, concibe á Dios desde dos puntos de vista : uno es el Dios del Alcorán y de los teólogos ortodoxos, dotado de los siete atributos sobreañadidos á su esencia; otro es el Ser Uno de Plotino, pura esencia exenta de toda relación, cualidad of atributo. En su tecnicismo peculiar, llama الذات) al segundo. (الذات) al segundo. Aquél es fruto del razonamiento teológico; éste, fruto tan sólo de la intuición mística. De esta manera pudo harmonizar sus amores por Plotino con sus fervores por la fe ortodoxa, y desafiar las iras del clero oficial ocultando tras el antifaz de la dogmática axarí todo el pensamiento panteísta que late en las Enéadas. La nomenclatura adoptada por Plotino para describir de algún modo á ese Uno inefable, pulula á cada línea en las páginas del Alfotuhat1.

También para Abenarabi el Dios de la intuición mística es el Ser (الوجود), el Uno (الواحد), el Primero (الأول), el Bien puro (النور المحض) y la pura Luz (النور المحض). Hasta tiene la audacia de interpretar en sentido neoplatónico la frase del Alcorán هو الأول والأخر والظاهر والباطي, para inferir de esa interpretación que Dios es la identidad de los contrarios², y para glosar en forma poética este panteísmo trascendental: el Uno es todas las cosas³.

<sup>1.</sup> Imposible consignar aquí puntualmente los innumerables pasajes en que Abenarabi emplea esta nomenclatura del *Uno*. Cfr. *Alfotuhat*, I, 52, 57, 58.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, IV, 323.

<sup>3.</sup> Alfotuhat, I, 351 et alibi : في كل شيء له اية تدل على انه واحد Cfr. Mohidin (Homenaje à Menendez y Pelayo, II, 224-246) donde expuse el panteísmo de Abenarabi bajo sus aspectos físico, ontológico y místico, especialmente en la forma simbólica del circulo de los posibles, que es un calco servil de la alegoría empleada por Plotino con idéntico objeto (Enn., IV, 8, 18) y por el autor de la Teología de Aristóteles (lib. IV, c. 4).

Pero; cómo explicar el paso desde esta Unidad simplicisima á la multiplicidad del universo visible? Plotino como Abenarabi afirman taxativamente que « del Ser Uno y simplicísimo bajo todo aspecto, sólo puede proceder otro Ser uno, pero no la multiplicidad númerica<sup>1</sup> ». No me detendré à desenvolver el ingenioso expediente que imaginó toda la escuela neoplatónica para salvar este escabroso obstáculo. En cuanto á Abenarabi, su primera distinción entre el Dios-esencia y el Dios-atributos, dábale resuelta ya la dificultad. Del primero niega resueltamente que sea principio, causa ú origen productor, porque todos estos epítetos argüirían alguna dependencia ó relación con sus efectos ó productos, y toda dependencia implica imperfección y multiplicidad, que debemos borrar de la idea de su Ser perfectísimo y simple. Pero, en cambio, nada obsta para que atribuyamos todo eso al Dios de la teología, que es tambien el Dios del razonamiento discursivo. La razón, en efecto, concibe, por cierta asimilación antropomórfica, un Dios adornado de las potencias ó energías espirituales que nuestra alma posee. Ellas son los atributos ó nombres de la Divinidad, tales como en el Alcorán se contienen y que Abenarabi considera como los modelos ó prototipos de todo el mundo sensible, á imitación de los cuales vienen á la existencia los seres singulares. Se dirá que esta solución es deficiente, puesto que también los atributos y los nombres arguyen multiplicidad en Dios; pero Abenarabi reponde que los atributos son meras relaciones, no entidades reales sobreañadidas á la esencia, y, por tanto, la multiplicidad de aquéllos en nada daña á la simplicidad de ésta . Y una vez hecha esta vergonzante concesión á la ortodoxia del dogma, admitidos los atributos y por tanto la creación ex nihilo, Abenarabi se vuelve

<sup>1.</sup> Alfotuhat, I, 52: المواحد من كل وجه الا واحد عن المواحد من كل وجه الا واحد و عن المواحد من كل وجه الا واحد و المواحد و الم

<sup>2.</sup> Alfotuhat, I, 52.

con todas sus fuerzas á la metafísica de Plotino, para beber en ella toda su teoria de la emanación.

Lo mismo, pues, que Plotino, deja Abenarabi sin explicar el tránsito del Uno á lo múltiple. Aun reconociendo, como antes dije, que de lo uno ó simple no puede surgir la multiplicidad, se apresura á añadir que este teorema neoplatónico es aplicable tan sólo á la unidad que la razon humana concibe, pero jamás puede asegurarse lo mismo de la unidad sublime de la divina esencia, inaccesible á los juicios humanos<sup>1</sup>.

Todas las imágenes ó alegorías con que los neoplatónicos intentaron explicar el misterioso origen de los seres del seno del Uno, tienen su eco en las páginas del Alfotuhat. Las ideas de impresión (τύπωσις), emanación (ἔμφασις) y asimilación (έμοιωσις), de que tanto usa Proclo², se nos revelan en Abenarabi bajo el velo de su tecnicismo derivado de las raíces مثل y ظهر, فاض, طبع. Pero el símbolo más frecuente es el que considera á Dios como foco ó centro de luz (را النور = النور) cuyas irradiaciones en forma de círculos concéntricos son la imagen de las criaturas, emanación de la divinidad. De aquí que Plotino abuse de la metáfora iluminación (ἔλλαμψις), tanto como Abenarabi de السراج (lámpara) y de الشراق (iluminación), para ejemplificar esa secreta influencia del Uno en los seres todos que de él proceden, y de cada uno de éstos en sus inferiores inmediatos 3.

<sup>1.</sup> Alfotuhat, I, 899; II, 40.

<sup>2.</sup> Cfr. Vacherot, Hist. crit. de l'Ecole d'Alexandrie, II, 341.

<sup>3.</sup> Enn., VI, 5, 8; IV, 8, 18. Cfr. Mohidín (Homenaje, etc., II, 225). El uso frecuentésimo que Abenarabi hace del símbolo de la luz en este pasaje del Alfotuhat y en otros muchos, revela en él á un partidario de la filosofía iluminativa (حكمة الاشراق) cuyas ideas en este particular son análogas á las de su contemporáneo El Sohragüardi Mactul (Cfr. La philosophie illuminative par Carra de Vaux. Jour. Asiat., t. XIX, 63). Ambos emplean la misma nomenclatura metafórica de luz, tiniebla y crepúsculo (نور وظلمة و برز خ) para designar el ser necesario, la nada absoluta y el ser contingente. Ambos también aspiran al conocimiento

El primer efecto de Dios (العلول العلول العلول), impropiamente hablando, porque Dios no puede ser causa, es el entendimiento primero y máximo (العقل الأول و الأجر) que Plotino llamó así mismo ὁ πρῶτὸς νοῦς y ὁ μέγας νοῦς¹. Abenarabi lo concibe como Plotino: para ambos es la primera emanación del Uno, cierta prolongación (عظور) de su sustancia, una como epifanía (عظور) de su luz. Por eso contiene en sí las ideas todas ó especies inteligibles de la infinita ciencia divina. El Alcorán lo denomina el cálamo sublime que graba en la lámina reservada aquellas ideas divinas, prototipos de las cosas particulares que han de venir á la existencia².

La dependencia del intelecto respecto del Uno permite ya que se le considere como causa. Su efecto es el alma universal (النفس الكلية), emanación también del Uno, pero mediata. Abenarabi continúa copiando á Plotino con la garantía de los textos alcoránicos: para él cálamo divino exigía por su esencia otro ser en el cual pudiese ejercitar su función propia de grabar las ideas divinas; esta exigencia hizo surgir á la lámina reservada, que identifica con la ψυγή de Plotino3. Ritter ha hecho notar la confusión que reina en las Énéadas, en cuanto á precisar la distinción entre la ψυχή y el νοῦς, pues de ambos principios dice Plotino que poseen las especies ó ideas de todos los seres. También Abenarabi en su Risala incurre en esta confusión, que es mucho mas explicable en quien, como él, habíase servido del símbolo del cálamo y la lámina, puesto que dentro de esta metáfora es difícil distinguir á cuál de ambos elementos se debe atribuir lo escrito'.

intuitivo de la realidad (حقيقة) por medio de la unión con Dios, que los ixraquíes denominaron تالك (deificación), palabra copiada de Plotino (θιασμός), y no تاويل por تاويل como erróneamente leyó Carra de Vaux (Cfr. Dictionary de Sprenger, 371).

- 1. Alfotuhat, II, 87, 88. Cfr. Enn., passim.
- 2. Alfotuhat, 554, et alibi passim. Risala, c. I.
- 3. Alfotuhat, 562, et alibi passim. Risala, c. I.
- 4. Εππ., ΙΙΙ, 6, 18 : Ἡ μέν γε ψυχή τὰ τῶν ὄντῶν είδη ἔχουσα, κτλ. -

Sin embargo, hay muchos pasajes en su Alfotuhat, de los cuales parece inferirse que la función propia del entendimiento universal es la infusión de las ideas en los entendimientos particulares; en cambio, el alma universal es tan sólo el origen ó principio de la vida del mundo. Esto, mientras Abenarabi discurrre fuera de la psicología mística; porque, una vez dentro de ésta, volveremos á ver cómo en su Risala atribuye tambien al alma universal la función iluminativa ó infusión de conocimientos.

Tales son las dos primeras emanaciones del Uno.

Y como no es mi propósito en este trabajo estudiar toda la metafísica de Abenarabi, sino tan sólo aquellos principios de los que deriva su psicología, esencialmente plotiniana, voy á limitarme ahora á presentar un cuadro esquemático de las primeras emanaciones del *Uno* dentro del mundo inteligible ó de las ideas, tal como fragmentariamente se ofrece en las páginas del *Alfotuhat* y prescindiendo de toda explicación, aquí innecesaria:

الذات الواحدة (τὸ ἔν) Dios, δ el Uno simplicísimo.

El intelecto primero y máximo. El cálamo divino.

النفس الكلية (ή ψυχή) El alma universal. La lámina reservada.

الطبيعة الكلية (ή φύσις) La naturaleza universal.

الكل (ή نكم) La materia universal.

El cuerpo universal.

الشكل الكلي La forma universal.

Estos siete primeros principios, por su naturaleza universal y abstracta, constituyen el mundo inteligible ó ideal de Platón, que Mohidín, como todos los sufíes é ixraquíes,

Enn., I, 18 : فَوْ هُوْ هُهُ هُهُ مُهُمْ مُهُمْ مُهُمْ اللَّهُمْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّالِمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُمُ اللَّهُمُ الْمُعُمُ اللَّهُمُ اللّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّهُمُ اللَّا لَا اللَّهُمُ اللَّا لَا لَا اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُمُ اللّهُ اللّه

1. Alfotuhat, II, 87; II, 561-2. Risala c. v.

adorna con nombres metafóricos, más ó menos extravagantes, pero inspirados á menudo en la nomenclatura neoplatónica.

Baste recordar, entre otros, el nombre de pleroma sublime (البلا لاعلی) cuya filiación filoniana y gnóstica es innegable (πλήρης, πληρώμα), y la denominación de عالم mundo de la realeza, que quizá pudiera referirse á la ή δύναμις βασιλική que el mismo Filón pone entre las primeras emanaciones de Dios¹.

Pero todas estas emanaciones deben concebirse como posteriores, si no en el tiempo, á lo menos en orden de naturaleza, á Dios considerado como esencia implicita ó no manifiesta. En el seno de la luminosa nube en que desde la eternidad concibe Abenarabi á Dios como oculto, existían ya, aunque en potencia, todas esas manifestaciones de su luz como indistintas. Este estado es el que Abenarabi denomina no-ser, aunque otorgándole realidad positiva, siquiera ideal, según el estilo paradójico de que él tanto abusa. De modo que las almas humanas, conforme á esta sutil concepción, tienen su primer modo de ser en este estado de no-ser. Abenarabi se sirve, como siempre, de frases y palabras alcoránicas ó proféticas para ocultar las ideas panteístas de los neoplatónicos. Así vémosle emplear النفس الرجاني, la nube,

<sup>1.</sup> Risala, c. III, y Alfotuhat, passim. Los nombres más frecuentes que emplea Abenarabi para designar este mundo, equivalente al κότμος νοητός de Plotino y Jámblico, son: عالم الحبوت الملكوت و عالم الغيب القدس القدس عالم الغيب القدس القدس عالم الغيب القدس القدس القدس عالم الغيب القدس ا

misericordioso, para designar el primer momento ó estado de los tres que constituyen el movimiento rítmico de la evolución del Uno, según los últimos alejandrinos. Jámblico principalmente describe ese primer momento con las voces ταὐτότης, ἔνωτις, μονή, porque el ser del universo físico y del alma no se ha reparado todavia de su principio que es el Uno, sino que es identico á él y le éstá unido. Abenarabi parece traducir esas mismas voces con los epítetos que atribuye á la nube: العام العام (el universal resumido). « Yo era (dice Dios por boca del Profeta) un tesoro oculto que nadie conocía; amé ser conocido, y creé el mundo y me dí á conocer á él »¹.

De lo dicho resulta ya evidente porqué atribuye Abenarabi, en el Tóhfa, á los espíritus humanos un doble estado anterior á su infusión en los cuerpos. El 1º estado de noser es el que tienen potencial en Dios oculto, antes de su manifestación en el mundo ideal. El 2º es el que poseen, ya actual, pero implícito é indistinto, en ese mundo, es decir, como partes separables, pero no separadas aún, del alma universal y del intelecto máximo.

Pero todavia no puede decirse que los espíritus humanos tengan existencia propiamente dicha, mientras no abandonen ese estado de indeterminación para venir á concretarse é individualizarse en el mundo de los cuerpos, por su infusión en éstos. La descripción de este tránsito llena copiosas páginas del *Alfotuhat* que intentaré resumir brevemente.

En el sistema cosmológico de Abenarabi, dos son los elementos ó principios constitutivos de todo ser: la forma (الصورة) y el espíritu (المورة). La forma, en el tecnicismo de Abenarabi, significa cabalmente lo contrario que en el tecnicismo corriente entre los peripatéticos: es como la materia, un elemento esencialmente potencial é imperfecto. Dentro de la alegoría que representa á Dios como la

<sup>1.</sup> Alfotuhat, II, 525.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, II, 561; III, 14-16; II, 403. Cfr. Homenaje, etc., II, 234.

luz pura envuelta en la nube antes de su manifestación, la forma es una parte de esa nube; por eso la denomina Abenarabi tiniebla y nada. El principio productor inmediato de las formas es la naturaleza universal, que antes hemos visto emanar de Dios por el intermedio del alma universal. Ella produce pues las formas y les otorga la adecuada aptitud para recibir el espíritu.

El espíritu, por el contrario, debe concebirse en el sistema de Abenarabi como la forma en el de Aristóteles: es un principio que explica cuanto en el ser existe de realidad, perfección y acto. Siguiendo aquella alegoría, el espíritu es una irradiación de la luz pura de Dios sin mezcla alguna de tiniebla y que viene á unirse á la forma para darle la iluminación y realidad de que por sí sola carece; por eso Abenarabi la denomina luz y existencia. En cuanto al nombre de espíritu, debe entenderse en su sentido etimológico, como soplo, hálito ó espiración directa del alma universal que á su vez es un hálito de Dios mismo.

De la unión de estos dos elementos resulta un ser compuesto, que es ya algo concreto, individual y determinado. Abenarabi explica esta individualización con otra alegoría bien sugestiva. Los espíritus que rigen á las formas, existen el mundo oculto (عالم الغيب), pero no distintos numéricamente entre sí, sino identificados, aunque distinguibles para la ciencia divina. Vienen á estar en dicho mundo oculto, al modo que las letras están en potencia dentro de la tinta. Cuando el cálamo divino escribe en la lámina reservada, aparecen las formas de las letras, distintas ya. De modo que, cuando Dios ha dado ya á las

<sup>1.</sup> Esta función atribuída por Abenarabi à la naturaleza universal coincide exactamente con la que Proclo attribuye à la ή φύσις ή δλη. — « Ἡ φύσις ή δλη τα σώματα πλαττουσα τοὶς φυσιαοῖς λογοῖς ἀγάλματα τῶν ψυχῶν, ἄλλην ἄλλοις ἐπιτηδειότητα σπείρει πρὸς ἄλλων καὶ ἄλλων ψυχῶν ὑποδοχήν, ἀμεινόνων τε καὶ χειρόνων « (Chaignet, V, 59). — (Cfr. Dictionary de Sprenger, p. 910, bajo ἀμεινών).

formas del mundo la preparación adecuada, entonces el espíritu universal hace las veces del cálamo y de la mano derecha; los espiritus son como la tinta en el cálamo; y las formas como las letras en la lámina. Es decir que, al emitir el espíritu universal su hálito sobre las formas del mundo, aparecen los espíritus numéricamente distintos por razón de sus formas.

La diferencia específica de las formas determina pues la distinción de los seres en especies, según que aquéllas poseen aptitud mayor ó menor para manifestar la luz del espíritu. Así, las formas elementales, que lo revelan mediante el movimiento y la sensibilidad, constituyen la especie animal. Si tan sólo lo manifiestan por el movimiento, constituyen la especie vegetal. Y si ninguno de esos dos síntomas revelan la luz del espíritu, constituyen el reino mineral. Lás formas del mundo celeste, que son las esferas, pertenecen á la especie animal en la parte de ellas en que aparece el brillo del espíritu, es decir, en los astros; y á la especie vegetal en el cuerpo de la esfera, que sólo goza de movimiento sin sensibilidad.

Infiérese de aquí, y Abenarabi lo consigna claramente, que el mundo todo está animado y vive con la vida del alma universal. Hasta los seres que el vulgo llama insensibles y no vivientes, poseen un espíritu, siquiera esté privado de percepción y aun de vida visible. Los cuerpos pues del reino mineral no se distinguen realmente de los que vegetan, sienten ó piensan, más que en ocultar el brillo del espíritu bajo la grosera capa de sus formas. Y aquí nos encontramos de nuevo con Plotino que repetidas veces afirma que toda la tierra está animada y vive por el alma universal, aunque su vida no siempre esté manifiesta á los sentidos<sup>1</sup>.

En el hombre parecen amalgamarse, según Abenarabi, dos espíritus con la forma; ó mejor dicho: á través de la forma, que es el cuerpo, aparece el brillo de dos manifes-

<sup>1.</sup> Enn., IV, 4, 22-26. Ibidem, VI, 7, 11.

taciones del espíritu: una es el alma ó espíritu vital, común á todos los animales; otra es el intelecto ó espíritu racional, privativo del hombre. La primera, el alma, parece ser considerada por Abenarabi como emanación del alma universal. El segundo, el intelecto, como emanación del intelecto máximo.

Ya en el capitulo 1º de su Risala sienta resueltamente esa tesis de la unidad de las almas humanas, pues, sin que exista allí demostración propiamente dicha, insinúa que el alma individual de cada hombre debe ser considerada como una de las partes ó potencias del alma universal. Pero es lo mas curioso advertir que, como Plotino, Abenarabi se sirve del mismo símil de Platón para hacer más asequible su pensamiento: como el cuerpo singular es una parte del mundo de los cuerpos, así el alma lo es de la universal.

Pero donde este panteísmo psicológico aparece desenvuelto con más claridad y aplicado especialmente al alma racional, al intelecto particular humano, es en el siguiente fragmento de su *Alfotuhat* (II, 87-88):

« Vemos que á todos los hombres se les aplica el atributo de inteligentes .... Pero entre ellos hay algunos cuya inteligencia percibe los más obscuros misterios y abstrusas ideas : saben interpretar una sola palabra de un filósofo en ciento cincuenta sentidos diversos ó en más si se quiere; explican los más sublimes problemas de las ciencias, ya sean de teología, ya de psicología, física, matemáticas ó logica. En cambio otros poseen una inteligencia

<sup>1.</sup> Risala, c. I: النفساك قوق من قوى النفس الحيا التواكلية الفلكية لا هي كلها ولا منفصلة عنها كها التواكلية الفلكية لا هي كلها ولا منفصلة عنها كها التواكلية الفلكية لا هي كلها ولا منفصل منه — Cfr. Enn., — Cfr. Enn., IV. 3, 1: ὡς σῶμα μέρος ὄν τοῦ παντὸς τὸ ἡμέτερον, οῦτω καὶ ψυχὴν τὴν ἡμετέραν μέρος τῆς τοῦ παντὸς ψυχῆς εἶναι. « Quemadmodum corpus nostrum pars est corporis universi, sic et animam nostram esse totius animæ partem. » — Cfr. Porphirii Sent., XXXIX: ᾿Απειροδύναμος γὰρ ἡ τῆς ψυχῆς φύσις, καὶ καθ ἔκαστον το τυχὸν αὐτῆς, ψυχή καὶ αἶ πᾶσαι, μία. « Nam natura animæ infinitæ cujusdam potentiæ: et quævis ejus pars singulatim per se est anima: et universæ simul una. »

muy por debajo de la anterior; y otros, inferior á ésta todavia; y otros en fin, superior á la de los primeros. Ahora bien: al advertir nosotros esa diferencia de entendimientos, nos vemos forzados á dividir ó separar los de los distintos individuos, cual si fuesen cosas suceptibles de multiplicidad numérica. Y á ese ser inmaterial, susceptible de esta división ideal y metafórica, lo denominamos el intelecto máximo, del cual participan las inteligencias que existen en los seres reales inteligentes, según su

grado respectivo ».

« Para formanos una idea aproximada der cómo se engendran de dicho intelecto máximo las inteligencias [individuales], vamos á servirnos de un símil. Puede compararse el intelecto máximo con la lámpara primera de la cual tomasen su luz todas las mechas. [Es evidente que] al multiplicarse numéricamente éstas, se habrán multiplicado las lámparas, y habrán recibido la luz de la lámpara primera, en proporción de la aptitud particular que cada una poseyese. Así, aquella mecha cuya materia sea la más pura posible, impregnada del más limpio aceite y muy gruesa de cuerpo, recibirá de la lámpara primera una cantidad de luz mayor y alumbrará más que cualquiera otra inferior á ella en pureza de materia y en limpieza de combustible. Luego la diferencia de las luces entre sí estará en razón directa de la diferencia que exista entre la aptitud respectiva de sus mechas. Pero, con esto, la lámpara primera nada perderá de su perfección propia; se quedará tan perfecta como antes. Y como cada una de las otras lámparas se parecerá á la primera, dirá: « Yo soy igual que ella. ¿ En qué es pues superior á mí, si somos iguales? ¿ Acaso no se puede tomar lumbre de mí, como yo la tomé de ella? » Así hablará, dejandose llevar del orgullo, sin advertir que la superioridad de la primera estriba en dos cosas: una, en ser la fuente y origen de la luz: en la anterioridad; otra, en que no reside en una materia y en que la comunicacion entre ella y su Señor es inmediata. En cambio, todas las otras lámparas deben á ella su existencia, y subsisten en la materia que se consume por la combustión, cuya causa es la luz que de ella recibieron ».

« Este y no otro es el modo cómo aparecen en la realidad las inteligencias individuales, sin que ellas mismas lo conozcan ni aun lo sospechen. Porque, quien recibe la existencia por el intermedio de un padre y de una madre ¿ cómo va á poder formarse idea de la esencia de un ser que recibe la existencia de una manera ínmediata? Y si las inteligencias son incapaces de percibir al intelecto primero, de quien ellas proceden, ¿cuánto más incapaces serán para conocer al Creador de ese primer intelecto, que es Dios? Porque lo primero que Dios creó fué el intelecto. De él son como una manifestación estas inteligencias [individuales] y de él proceden por el intermedio de las almas (النفوس الطبيعية) [6 espíritus vitales] físicas. El se pues el primero de los padres. Dios lo denomina, en su honrado Alcorán, El Espiritu, y habla de él como de algo que es suyo. En efecto; refiriéndose [Dios, en el Alcorán] á las almas físicas, al Espíritu [ó intelecto primero] y á los espíritus [ó inteligencias] particulares que son propios de cada una de las almas físicas, dice: « Y cuando lo hube adecuado [el organismo], soplé en él de mi espíritu. » Este espíritu es el intelecto máximo. Y por eso se le da también el nombre de intelecto innato (العقل الغريزي); porque si se dice que tiene un nacimiento natural, físico, esto es tan sólo en el sentido de que necesita, [para manifestarse], cierta aptitud [ó preparación física], que es lo insinuado [en el texto alcoránico] con la palabra adecuación ó equilibrada complexión [del organismo] que dispone al sujeto para recibir el espíritu. »

« Debes también saber que todo lo que es múltiple, tiene su raíz en lo uno. Por eso los cuerpos todos redúcense á un solo cuerpo; y las almas. á una sola alma; y las inteligencias, á un solo intelecto vuelven. Pero la multiplicidad no procede de lo uno en virtud tan sólo de la unicidad de éste, sino mediante alguna relación. Si reflexio-

nas sobre esto que he dicho, encontrarás que así es : lo uno se divide en una multiplicidad, pero no porque él se divida realmente en sí mismo; y esto [es verdad], tanto si el uno es indivisible por su naturaleza, cual las almas, las inteligencias y la raíz á que éstas se reducen, como si el uno es [algo corporeo] que virtualmente puede engendrar de sí propio la multiplicidad sin experimentar en sí mismo disminución en su mole corpórea. »

Para quien esté medianamente familiarizado con las ideas, con la terminología y con la forma alegórica de las Enéadas, el fragmento que precede ha de parecer trasunto fiel de la obra de Plotino. Toda la teoría panteísta sobre la unidad del intelecto está basada, para Abenarabi, en este teorema platónico: « lo múltiple tiene su raíz en lo uno. » En los mismos términos lo formula Plotino: « es imposible que muchas cosas sean ó constituyan una, si no existe una de la cual ó en la cual existan »1. Luego, si existen muchos intelectos y muchas almas, concluye Abenarabi, deben reducirse á un solo intelecto y á una sola alma. Plotino había dicho en análogos términos: no hay pues un solo intelecto, sino uno y muchos; como también es forzoso que haya una y muchas almas<sup>2</sup>. La muchedumbre y distinción numérica entre éstas, como la que existe entre los intelectos individuales, obedece tan sólo á la materia ó mole en que se manifiestan. Así lo explica Abenarabi en el pasaje que hemos transcrito, y así lo consigna también Plotino: Es mas : hasta la alegoría de la

<sup>1.</sup> Enn., V, 6, 3 : Où δύναται γὰρ πολλὰ, μὴ ένὸς ὄντος, ἀφ' οὖ, ἢ ἐν ὧ. « Nequeunt enim multa vel esse vel unum conficere, nisi sit unum a quo vel in quo sint ». — Cfr. Enn., ibidem, infra : Εί ἄρα πολλά τὶ έστὶ, δεῖ πρὸ τῶν πολλῶν ε̈ν εἴναι. « Quamobrem, si quid multa est, oportet ante multa unum esse.

<sup>2.</sup> Εππ., Ι. Ν. 8, 3 : Οὐ γὰρ εἶς νοῦς μόνος, ἀλλ' εἶς καὶ πολλοί; πολλὰς ἔδει καὶ ψυχάς καὶ μίαν εἶναι, καὶ ἐκ τῆς μῖας τὰς πολλὰς διαφόρους. « Non enim unus solus est intellectus, sed unus et multi : nimirum multas quoque animas unamque oportuit esse, multasque ex una inter se differentes. » - Cfr. Enn., IV, 9, 4.

<sup>3.</sup> Enn., IV, 9, 4.

lámpara, que Abenarabi emplea, tiene sus reminiscencias plotinianas. Las Enéadas hablan del intelecto primero como de un gran foco de luz derivado del fuego universal que es el Uno; y de los intelectos singulares, como de focos pequeños<sup>1</sup>. Otras veces, es la lumbre del sol difundiéndose generosamente por el mundo inferior<sup>1</sup>, 6 reflejando y reproduciendo su imagen en los espejos individuales, que son los intelectos humanos<sup>2</sup>.

Resuelto ya el problema de la individuación del alma universal y del intelecto máximo por su unión con las formas corpóreas, Abenarabi no podía menos de considerar esta unión como accidental. Los espíritus singulares, siendo emanaciones ó destellos de la luz pura, símbolo de la realidad sustantiva, no habían de necesitar, para ser sustancias, de su unión con los cuerpos, que son fruto de la materia y de la naturaleza universal, simbolizadas por las tinieblas. La rica fantasía de Abenarabi, ayudada por la tradición neoplatónica, se ingenia para explicarnos con sugestivos símiles la accidentalidad de este comercio del alma con el cuerpo. En los tres primeros capítulos de su Risala, especialmento en el IIº, el cuerpo, individuo grosero y tenebroso, es como el molde en el cual Dios ha vaciado y hecho cristalizar la sustancia abstracta, sutil y luminosa del alma universal; es como la envoltura del

3. Enn., I, 1, 8.

<sup>1.</sup> Enn., IV, 8, 3 : ως έκ τοῦ παντὸς πυρὸς, τὸ μὲν μέγα, τὸ δὲ μικρὰ πυρὰ εἴη. « Sicut si ex universo igne, alius quidem magnus sit ignis, alii vero parvi. »

<sup>2.</sup> Enn., V, 6, 4. — Sin embargo, no puede asegurarse que Plotino haya utilizado la misma metáfora que Abenarabi. Es preciso llegar á los neoplatónicos de la decadencia para encontrarla, como una evolución muy natural del significado de la voz ἕλλαμψις de Plotino. As es cómo Prisciano procura explicar á Cosroes la infusion del alma universal en los cuerpos: como la iluminación de una lámpara, que en nada menoscaba la perfección de su luz. Cfr. Prisciani philosophi solutiones etc, apud Enn., pag. 559: « In his enim quæ illuminant, utpote lucerna posita, solummodo lux aëra quodammodo afficit, ipse vero ignis in candelabro tenetur... manens quidem perfectissime incorruptibilis et incorporalis. »

hálito divino; como la oscura morada, el antro ó la cárcel en que el espíritu cautivo gime, ansiando verse libre de sus cadenas, para volver á su patria; es, otras veces, como el vehículo ó la cabalgadura con que el espíritu debe recorrer el camino de esta vida; es, en fin, como el instrumento natural de que se sirve el alma para conseguir su perfección <sup>1</sup>.

No se ha de creer, sin embargo, que el alma, por estar unida accidentalmente tan solo con el cuerpo deje de sufrir alguna influencia de parte de éste. En el Alfotuhat (I, 358-360), señala Abenarabi el alcance y origen de este influjo. « El alma humana, dice, se engendra de dos principios : uno es el espiritu divino, emanación á hálito del mismo Dios; otro es el cuerpo orgánico, engendro de los cuatro elementos ó cuerpos simples sometidos á la naturaleza universal que está supeditada al alma universal, como ésta lo está al intelecto primero..... Por eso, aunque el alma sea un soplo del mismo Dios, tiene que resentirse de la vileza del cuerpo. ¿ No ves acaso cómo la brisa, al llegar á tu olfato, trae hedores ó aromas, según los lugares por donde ha pasado? Pues á eso mismo obedecen las distintas cualidades de los espíritus humanos.....; No ves acaso cómo la luz del sol, al caer sobre la superficie de un vidrio verde ó rojo, toma ya estos colores, cuando sale del vidrio, para reflejarse en la pared ó en otro cuerpo? El que entonces la mira, la ve ya teñida con el color del vidrio que atravesaron sus rayos..... El espíritu es fuerte por su naturaleza y origen divino; pero adquiere cierta debilidad por razón del organismo físico corpóreo. »

De aquí, las dos vidas, inferior y superior, que Abena-

<sup>1.</sup> La mayoría de estos símiles tiene precedentes plotinianos. Cfr. Enn., IV, 8, 1, donde Plotíno repite el símil de la carcel (φρουρά = בייייש) y del antro ó caverna (σπήλαιον, ἄντρον = לאבע וلمظلم) tan usados por Platón y por Empédocles. Ibidem, IV, 3, 21, emplea el símil de la nave (ὡς ὁ κυδερνήτης ἐν τὴ νηὰ = (οου ); y el del instrumento en I, 1, 3: χρωμένη [ἡ ψύχη] μὲν οῦν σώματι οἶα ὀργάνω = ἐῦς Cfr. IV, 3, 23 et passim.

rabi parece admitir en el hombre, como todos los neoplatónicos : la inferior es la resultante de este influjo del cuerpo sobre el alma; la superior es la que corresponde á ésta como independiente del instrumento corpóreo. A esas dos vidas corresponden dos almas ó dos partes de una sola : la racional y la animal. La primera es feliz en este mundo y en el otro; no es capaz de pecado porque pertenece al mundo de los espíritus puros. La segunda es como el vehículo corpóreo, como la bestia de carga que la primera monta para seguir el camino recto que Dios le ha señalado; pero como bestia irracional y engendro de la materia vil. se resiste muchas veces á la dirección de su ginete y traspasa la ley, aunque no por malicia consciente, sino por natural tendencia de su corrompida complexión que no se harmoniza con la del alma racional. Mas, eso no obstante, aquélla, y no ésta, sufrirá el castigo de la culpa que cometió el compuesto humano, como se castiga á la bestia aunque carezca de responsabilidad moral. Esta peregrina teoría de Abenarabi no tiene otra justificación que su afán de conciliar con la dogmática musulmana las ideas de Plotino. En las Enéadas (I, 2, 5) se dice que ni el concupiscible ni el irascible son elementos constitutivos del alma verdadera, del alma superior, sino accesorios suyos; que el hombre esencialmente es el alma pura 3, separada de todo comercio con lo corpóreo y sensible (I, 1, 7-10); que las malas excitaciones de la pasión animal no afectna á la esencia del alma, sino al compuesto humano, que es tan sólo una imagen de aquélla; de donde Plotino infiere que el alma pura, el alma racional, no es responsable ni, por tanto, punible (I, 1, 12; IV, 8, 8). Pero Abenarabi no podía seguir hasta aquí á su maestro : se lo impedia su fe en los premios y castigos, que han de recaer sobre las almas indi-

1. Alfotuhat, III, 347.

<sup>2.</sup> También Abenarabi en su *Risala*, c. III, dice que la sustancia del alma es el hombre esencialmente (الانسان في الحقيقة), como Plotino había escrito ὁ ἄνθρωπος ὁ ἀληθής.

viduales; y como en su psicología estas almas individuales son las animales, á éstas, y no à la racional que es común á todos los individuos, hace responsables de la culpa y acreedoras á la pena. Era el único subterfugio hábil para paliar las impiedades á que se prestaba su panteísmo psicológico.

La inmortalidad del alma no podía ser problema discutible para Abenarabi, sino corolario forzoso de las tesis que preceden. Si el alma racional es una sustancia completa, y su unión con el cuerpo es tan sólo accidental, la destrucción de éste no influirá en la vida de aquélla. Asi razona precisamente en el capítulo IIIº de su Risala. La muerte no es más que una separación (عفارقة = χωρισμός, ἀπαλλαγῆ) del alma, un regreso ó vuelta á su patria y origen (الرجوع الى اصله = ἐπιστροφή, ἄνοδος). Esta separación del espíritu, principio esencial de la vida, inutiliza el instrumento corpóreo y las potencias sensitivas y vegetativas que necesitan de éste para sus funciones. En cambio el intelecto, la parte superior, que no se mezcla con lo corpóreo y lo sensible, sino que lo domina y gobierna, no puede perecer ni alterarse por esa separación. Y Abenarabi desenvuelve estas ideas á cada paso, aunque en la forma alegórica que puede verse en el siguiente pasage 1:

« Porque la vida es esencial á los espíritus, no pueden morir jamás. Porque la vida es accidental á los cuerpos, por eso pueden morir y dejar de ser. La vida que se manifiesta en el cuerpo, es un efecto de la vida del espíritu. Así como la luz del sol, que en la tierra se refleja, del sol procede, y cuando éste desaparece síguele también su luz y queda la tierra envuelta en las tinieblas, no de otro modo, cuando el espíritu abandona el cuerpo para volver á su patria de la cual vino, huye también en pos de él la vida que estaba difundida por el cuerpo vivo y queda éste -

<sup>1.</sup> Alfotuhat, I, 69. Cfr. Enn., IV, 3, 22, donde Plotino emplea la misma alegoría.

en la forma del mineral á los ojos del que lo mira. Entonces se dice: Fulano ha muerto. Pero tú debes decir: la esencia volvió á su orígen....hasta que llegue el dia de la resurrección y del juicio, en el cual ese espíritu, incitado por el deseo, iluminará de nuevo al cuerpo; y entonces, adaptándose unas á otras sus partes y ajustándose sus miembros, una nueva y sutilísima corriente vital se difundirá por ellos y los moverá á orgânizarse á impulsos del espíritu que vuelve. Y cuando la construcción esté acabada y aquella fábrica de polvo se levante,... un nuevo soplo del espíritu la pondrá en movimiento para que vaya en busca de su Señor cuya luz iluminará toda la tierra ».

Otra razón, no á priori, sino de experiencia mística, insinúa en su Risula (c. III), que fué tradicional entre los neoplatónicos. Nada tan semejante á la muerte como el sueño; y sin embargo, el alma, en ese estado, lejos de debilitarse en sus operaciones intelectivas, adquiere energías superiores que le permiten penetrar los misterios del mundo invisible. No necesita pues el intelecto, para vivir, de su unión con el cuerpo 1.

Resta únicamente por estudiar el último estado de las almas, es decir, su vida escatológica. Supuesto que en la psicología de Abenarabi, el principio de individuación de las almas singulares es la forma corpórea con la cual han estado unidas en este mundo visible, y supuesto también que, antes de esta unión, permanecieron indistintas é identificadas con el intelecto primo y con el alma universal, la muerte y la consiguiente separación del cuerpo envolvía un gravísimo problema para quien, como Abenarabi, quería ser ó aparecer cuando menos, perfectamente ortodoxo. Porque ¿ cómo conciliar con la escatología alcoránica la teoría de la unidad de las almas separadas de los cuerpos? Abenarabi no se decide á resolver la cuestión,

<sup>1.</sup> La immortalidad del alma está demostrada por los ensueños en las Prisciani philosophi solutiones (apud Enn., p. 560): « quia vero [anima] non concorrumpitur, ostendit segregatio facta per somnos. »

sino después de presentar las varias opiniones de las escuelas sufíes :

« Cuando los espíritus se separan de las materias, dice una escuela de nuestros colegas [los sufíes] que los espíritus quedan despojados de las materias de una manera absoluta y vuelven á su origen, como los rayos del sol, reflejados por un cuerpo pulimentado, vuelven al sol cuando el cuerpo se oxida. Pero una vez admitido esto, los sufíes se dividen en dos opiniones. Dicen unos que los espíritus, despues de separados [de los cuerpos], no se distinguen [ numéricamente] unos de otros por sí mismos, á la manera que tampoco se distingue el agua [contenida] en varios vasos que se hallen á la orilla del rio, cuando los vasos se rompen y vuelve al rio el agua que contenían. Los cuerpos son esos vasos; y el agua, de que estaban llenos, tomada de aquel rio, es como los espíritus [emanados del espíritu universal. Otros sufíes dicen que no es así, sino que [los espíritus] adquieren por su vecindad con el cuerpo, ciertas disposiciones formales (هاکت) malas ه buenas, en virtud de las cuales se distinguen numéricamente unos de otros, después de separados de los cuerpos, á la manera que el agua, mientras estuvo en los vasos, se le adhirieron ciertos accidentes (امور) que alteraron su natural estado, ya en cuanto al color, ya en el olor, ya en el sabor; y así, una vez separada el agua de los vasos, acompáñale [adherido] á su esencia lo que adquirió de color, sabor ú olor; y añaden que Dios conserva en los espiritus esas disposiciones formales que adquirieron. Esta opinión es sostenida también por algunos filósofos como Asamnaní<sup>2</sup>. Otros sufíes dicen que los espíritus

<sup>1.</sup> Alfotuhat, III, 16.

<sup>2.</sup> Parece referirse غير العسين بن محمد بن العسين الله الحسين بن معمد بن على بن الغَرَّخان الصوفى السمنانى en la región de تومس en la تومس en la تومس en de تومس en de sufíes y discípulo del célebre Alcoxairí. Murió en 531. (Cfr. Jacut, III, 141; IV, 203)

que gobiernan [los cuerpos] 'no dejan de ejercer esta función [que les es esencial] en este mundo, y cuando son trasladados al Barzaj, gobiernan allí cuerpos barzajies; éstos no son otra cosa que las formas [fantásticas] en las que el hombre se ve á sí propio durante el sueño; lo mismo ocurre después de la muerte '; pero en el dia del juicio serán' enviadas [las almas] á los cuerpos físicos, como habían estado en este mundo. Hasta aquí las distintas opiniones de nuestros colegas sobre los espíritus separados. Por lo que atañe á las opiniones de los que no son colegas nuestros, la diversidad es muy grande, pero no es mi propósito consignar las palabras de los que no siguen nuestro método. "

Echase de ver en este pasaje el empeño de los pensadores sufíes por acomodar al dogma el panteísmo psicológico. Todas sus ingeniosas soluciones son tanteos mal simulados de equilibrio en ese sentido. Abenarabi parece inclinarse, aunque no en el pasaje transcrito, á la última de las soluciones sufíes. Dice efectivamente en otro lugar (I, 359) que Dios, temiendo que el alma humana se enorgulleciese de la sublime perfección de su ser y de su origen divino, dispuso que jamás llegase á estar separada en absoluto de algo corpóreo ó sensible: durante su vida actual y en el estado de vigilia, tiene un cuerpo orgánico, como también lo tendrá en la vida futura después de la resurrección; durante el sueño se separa del cuerpo orgánico, pero para unirse á un cuerpo fantástico; esto mismo, añade, sucederá cuando el alma se separe del cuerpo

1. کرواح المدبرة son las almas de las esferas celestes y las almas humanas que por su naturaleza están destinadas á gobernar ó regir algún cuerpo. (Cfr. Dictionary de Sprenger, p. 1131, bajo المفارق).

<sup>2.</sup> Es decir, que después de la muerte, las almas se unen con esas apariencias (عور) fantásticas de sus propios cuerpos. En el sistema eminentemente harmónico de Abenarabi, el Barzaj de la escatología musulmana tiene un sentido más extenso: todo lo que ocupa el término medio entre dos extremos contradictorios. Así denomina barzaj al ser contingente, que está entre lo necesario y lo imposible, à la fantasta que participa de lo ideal y lo sensible, etc., etc.

orgánico por la muerte, hasta el dia de la resurrección. Esta peregrina teoría de los cuerpos barzajíes ó fantásticos se asemeja no poco á la otra de las disposiciones formales que el alma arrastra consigo al separarse del cuerpo, pues también con ella se explica la muchedumbre númerica de las almas separadas, mediante algo que, si ya no es cuerpo, es accidente corpóreo. Por eso Abenarabila adopta, cuando trata de los premios y castigos en la vida futura, y hasta nos insinúa los precedentes de ella que él atribuye á los filósofos, es decir, á los neoplatónicos. Dice en efecto en su Alfotuhat (II, 791), despues de haber consignado las doctrinas de los teólogos acerca de este problema) que él acepta la de los filósofos según los cuales, si las almas humanas, durante su vida en unión con el cuerpo, adquirieron por la práctica de la virtud y la contemplación de las verdades teológicas y espirituales una forma (قمية) que las asimile al rango angélico, cuando se separen del cuerpo por la muerte, se unirán á los ángeles y en esto consistirá su paraíso \*. Pero esto, entiéndase bien, antes del dia del juicio; porque Abenarabi, fiel en este punto á la letra del Alcorán, rechaza indignado las impías negaciones de los peripatéticos musulmanes contra la resurrección de los cuerpos y contra los premios y castigos sensibles. Para él, los cuerpos de los elegidos resucitarán

con una complexión orgánica tan perfecta, que exija por su naturaleza una eterna duración y un goce de los deleites corpóreos del paraíso alcoránico, exento de las incomodidades, dolores y suciedades que en esta vida le son anejas. Por lo que toca á los condenados, también sienta la misma doctrina, aunque en lo relativo á la resurrección afirma que sus cuerpos serán de complexión análoga á la actual, pero con duración eterna. Todavía se manifiesta mejor la adhesión de Abenarabi á la teoría de las disposiciones formales,

<sup>1.</sup> Plotino (Enn., IV, 3, 24 et passim) parece dar á entender que las almas impuras llevan consigo algo corpóreo al separarse. En cambio, niega eso de las almas puras.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, II, 113.

cuando en el capítulo III de su Risala dice que las almas no del todo perfectas quedarán privadas de la visión y fruición beatífica, hasta tanto que se purifiquen de las formas tenebrosas, (que quiere decir, en su tecnicismo, corpóreas), que contrajeron en esta vida. Y aun dentro ya del paraíso habrá grados entre los elegidos, conforme á la mayor ó menor aptitud ó disposición de sus almas para ver á Dios. El vulgo fiel, el no suí, verá de Dios lo que de El haya conseguido entender en esta vida: carecerá del deleite intelectual, porque en este mundo no pudo elevarse desde el conocimiento fantástico hasta la pura intuición.

El análisis minucioso de esos grados del paraíso y del infierno que Abenarabi insinúa brevemente en su Risala (c. III) y pinta en muchos pasajes del Alfotuhat con la realidad de un vidente, se sale ya del cuadro de su psicología.

## Ш

## PSICOLOGÍA MÍSTICA.

Los cuatro enormes volúmenes del Alfotuhat són, según confiesa Abenarabia, un resumen de las innumerables intuiciones que le sobrevinieron durante los repetidos éxtasis que experimentó al dar las vueltas, que son de rito, en derredor de la Caba. Este solo dato basta para presumir cuán copiosa mina de fenómenes psicológicos atesorará este libro, aunque disimulados ú ocultos á menudo bajo el velo de las interpretaciones peregrinas y extravagantes que les da el mismo que los experimentó. Sin embargo, no son pocas las ocasiones en que Abenarabi describe los fenómenos místicos con la objetividad necesaria para que el psicólogo pueda sacar provecho de sus observaciones personales sobre la vida interior. Y hoy que la atención de los psicólogos experimentales se ha fijado con predilección sobre esta vida para analizar su rico contenido emocional, para interpretar científicamente sus

<sup>1.</sup> Alfotuhat, I, 12.

manifestaciones de una anormalidad desconcertadora y para determinar por los métodos positivos el influjo y alcance de sus concomitantes fisiológicos, he creído que tendría algún interés aportar al caudal, ya abundante, de que se han servido hasta la fecha esos psicólogos, esta pequeña contribución de experiencias místicas descritas é interpretadas por un musulmán como Abenarabi, cuya influencia en la vida mística de sus correligionarios de oriente y occidente se ha perpetuado hasta nuestros dias. Mas como el asunto es inmenso, limitaré mi estudio al fenómeno más característico y culminante de toda la vida interior, al éxtasis, del cual todos los demás estados místicos son como preparación y germen. Más de seiscientas páginas consagra Abenarabi en su Alfotuhat (II, 183-752) á la descripción de esos estados previos al trance extático. Por eso, en la imposibilidad de condensar tan complicados y minuciosos análisis, he preferido estudiar tan sólo el éxtasis que, como acto tipo, los representa y explica todos.

Es tesis general de Abenarabi¹ que toda emoción ó intuición experimentada en el éxtasis no ha de ser fruto de un propósito deliberado y consciente del sujeto, no ha de ser resultado natural de una práctica externa ó interna, no debe nacer del esfuerzo reflexivo ni de la investigación racional. « Es condición esencial del éxtasis, dice en otro lugar², que sobrevenga de improviso al corazón, repentinamente, de una manera brusca. Algunos creen que el éxtasis es el resultado de la aflicción ó tristeza del alma; pero no hay tal, porque es un fenómeno psicológico, caracterizado por la inconsciencia, que debe ser tenido como un don gratuito de Dios y no como un estado adquirido por esfuerzo personal. Ocurre con el éxtasis algo análogo á la revelación comunicada por Dios á los profetas, es á saber, que viene de improviso y sin que el sujeto

<sup>1.</sup> Alfotuhat, II, 665.

<sup>2.</sup> Alfotuhat, 11, 706, 7.

tuviese intención ó propósito de tal cosa... De aquí que los verdaderos misticos son aquellos que lo mismo caen en el éxtasis oyendo determinados cánticos, que sin oírlos: basta con que Dios se les comunique de improviso, para que su corazón pierda la conciencia de cuanto les rodea y aun de sí mismos ».

Esto, sin embargo, no quiere decir que el trance extático sobrevenga sin determinadas condiciones en el sujeto. Cabalmente á la adquisición de estas condiciones se endereza todo el método sufí, asunto preferente de casi todas las obras de Abenarabi y que él condensó en un opúsculo de muy pocas páginas, en su Tohfa. Hé aquí las principales que exige al novicio que haga vida conventual, como preparación para llegar à la unión mística (الوصول) con Dios :

1ª Permanecer solo y sentado en celda oscura y cerrada sin salir de ella más que para satisfacer las necesidades fisiológicas, para hacer la oración con la comunidad y para la oración pública del viernes. 2ª Ablución constante. 3ª Inhibición absoluta de todo pensamiento relativo á las preocupaciones del mundo. 4ª Constante ayuno, comiendo tan sólo lo estrietamente preciso para que el cuerpo mantenga las fuerzas indispensables para orar. 5ª Dormir muy poco, lo necesario para no caerse de sueño. 6ª Silencio tan absoluto que excluya toda palabra que no sea la que su director espiritual le pida. 7ª Vigilancia asidua á las observaciones de éste y sincera confesión á él sólo de todos sus pensamientos y emociones; 8ª Abnegación absoluta de su propia voluntad por la de su director, al cual deberá someterse como un cadáver. 9ª Dócil sumisión à la providencia divina: para él debe serle indiferente todo lo que Dios decrete, así lo útil como lo perjudicial; debe agradecerle los beneficios y soportar con paciencia las pruebas espirituales à que lo someta; no ha de dejarse dominar por la tristeza ni desanimarse por lo terrible del

<sup>1.</sup> Tohfa, 9, 10.

combate ascético ni desesperar del éxito; resista con valor, constancia y alegría á las inclinaciones de la concupiscencia, á las sugestiones del demonio y á las burlas del mundo: confíe ciegamente en que la gracia de Dios le conducirá á la meta de sus deseos, los cuales no deben tener más que un objeto: conocer á Dios y aproximarse á El. 10ª Oración constante, única y tan atenta, que el corazón no se distraiga ni por la más fugaz idea que le sobrevenga. La oración preferible para Abenarabi es el primer artículo del « porque en esta fórmula se contiene la exclusión de todo lo que no es Dios y la afirmación de la presencia de Dios ». Hé aquí ahora el método práctico de orar, según Abenarabi: « Cuando el novicio quiera orar, haga la ablución, purifique bien sus vestidos, arrepiéntase de todos sus pecados, y siéntese con las piernas cruzadas, dentro de la celda y orientado hacia la Meca; poniendo ambas manos sobre sus rodillas y con los ojos cerrados, comience emitiendo la frase No hay otro dios, como si la sacase de debajo del ombligo, y pronunciando el final sino Alá con fuerza y encima del corazón para que la influencia de esta frase llegue á todos los miembros y en ellos se grabe. Si alguna idea extraña sobreviniese á la mente, recházela con energía mediante el No hay otro dios, y con la afirmación sino Alá, signo del amor de Dios, hasta que el corazón se vea libre de vanas fantasías y se ocupe sólo en las intuiciones místicas ».

Conforme con las conclusiones sagacísimas del psicólogo James H. Leuba¹ sobre los caracteres esenciales de todo éxtasis y sobre sus causas fisio-psicológicas, el método preconizado por Abenarabi debe conducir, aunque el sujeto no se lo proponga, á una limitación gradual del campo de la conciencia del mundo exterior, compensada por un acrecimiento de la conciencia del mundo interior; todo esto, determinado por la concentración de la actividad

<sup>1.</sup> Cfr. « Les tendances fondamentales des mystiques chrétiens » (Rev. Philosoph., Julio y Noviembre de 1902).

mental sobre una sola idea, la de Dios; después, esos movimientos rítmicos de la cabera y tronco, poniendo en ejercicio músculos ordinaríamente en reposo, deben provocar, en organismos privados de todo goce fisiológico, emocíones de placer y hasta espamos de una dulzura extraordinaria que el místico atribuirá á Dios con cuya idea van asociados en el campo de su conciencia; pero por fin, la vehemencia del deleite se irá debilitando al par que la conciencia del yo, hasta quedar privado el sujeto de toda relación, cayendo en la inconsciencia absoluta, meta del éxtasis completo.

Vamos ahora á ver consignados la mayoría de estos fenómenos, que integran el trance extático, en la descripción que hace Abenarabi de casos ya personales ya ajenos.

Al estudiar Abenarabi en el Alfotuhat (II, 675-8) la inconsciencia del éxtasis (الفناء), enumera siete grados ó momentos sucesivos de ella, que muy bien pueden reducirse á seis, puesto que los dos primeros se distinguen tan sólo por motivos ajenos á nuestro propósito presente.

Es el primer grado aquel en que el místico pierde la conciencia de todo acto ú operación humana, tanto de sí mismo como de los otros hombres, porque los concibe como efectos de la única y verdadera causa, que es Dios, aunque envueltos bajo el velo de alguna cosa creada. -En el 2º grado, ya el místico identifica con Dios todas sus facultades ó atributos, como la vista, oído, entendimiento etc., porque sabe que, según dice el Profeta, Dios viene á ser el oído, la vista y todas las facultades del hombre que le ama. Según esto, dice Abenarabi, « tú considerado sólo desde el punto de vista de tus atributos, eres ya Dios mismo y no un atributo de Dios; mas, considerado tú desde el punto de vista de tu esencia, eres aún tú mismo, es decir, algo real y positivo que Dios toma como sujeto en el cual quiere revelarse El á sí propio. Porque en tí, el que ve, es tu vista, y tu vista es Dios. Y lo que El ve, es á sí mismo. Por consiguiente, quedas en realidad privado de la conciencia de tu visión propia ». - « El 3er grado de

inconsciencia es aquel en que pierdes el conocimiento de tu esencia propia. Para que te formes idea clara y cierta de este grado, has de tener en cuenta que tu ser está compuesto de dos elementos: uno sutil y otro grosero. Cada uno de ambos posee una entidad esencial y cualidades propias que lo distinguen del otro; el sutil está sujeto á cambiar sucesivamente de formas de distinta especie en cada momento; el grosero, en cambio, es decir, tu tabernáculo [el cuerpo] mantiénese siempre con una sola y la misma forma á pesar de la diversidad de accidentes á que está sujeto. Pues bien; si pierdes la conciencia de tu ser por estar engolfado en la contemplación de alguna realidad, divina o no divina, pero sin que en aquel instante mismo dejes de conocer que tú existes, no habrás llegado aún á este grado de que ahora hablamos. Mas, si en aquel mismo instante perdiste la conciencia de tu propio existir, entonces sí que habrás llegado. Y esto, sea cualquiera el objeto de tu contemplación intuitiva: divino ó no divino; porque lo que caracteriza á este grado extático no es la naturaleza del objeto contemplado, sino la propiedad que posee de privar á la personalidad de todo influjo [representativo en la conciencia »].

« El maestro de gramática Abdolaziz Abenzeidán, en la ciudad de Fez, negaba esta inconsciencia que caracteriza al éxtasis y me contradecía en este punto, pero acabó por retractarse. En efecto; cierto dia entró en mi casa muy alegue y regocijado diciéndome: — Ahora sí que estoy seguro de que es verdad lo que los sufíes dicen de la inconsciencia extática! Lo he experimentado y gustado hoy mismo! — Y ¿ cómo ha sido eso? le pregunté. — Pero ¿ es que no sabes que hoy ha entrado en la ciudad el Emir Almuminín, que viene de España¹? » — Sí por cierto. —

<sup>1.</sup> Cronológicamente no puede precisarse quién suese este Emir. Lo más probable es que se trate de Abuyúsus Yacub, el tercer príncipe almohade, del cual consta que pasó à España el año 591, ganando contra Alsonso VI la batalla de Alarcos, regresando á Fez el 594 y muriendo al año siguiente (Cfr. Anónimo de Copenhague, ms. de la B. N. de Madrid,

Pues bien; yo me salí de casa á divertirme presenciando el espectáculo, como toda la gente de Fez. Comenzaron à pasar los soldados unos tras otros, primero los jefes etc., etc. Pero tan pronto como llegó el Emir y me puse à mirarle, perdí la conciencia de mi propia persona y no me dí cuenta de los soldados ni de ninguna otra cosa de las que están sujetas à los sentidos : no oí ya el estrépito de los timbales ni el ruido de los atabales, ni tampoco las trompetas ni el murmullo de la multitud; mis oídos no se impresionaron con ninguno de estos sonidos. Y en cuanto á los ojos, tampoco ví cosa alguna, fuera de la persona del Emír. Quedéme allí plantado, de pie en medio del arroyo por donde pasaba la caballería; la gente se aglomeraba; pero yo ni me veía á mí mismo ni tampoco me enteraba de que yo estaba mirando al Emir, pues perdí el conocimiento de mi propio ser y de todos los que allí estaban presentes, por la intensidad con que yo contemplaba al Emir. Cuando éste hubo ya desaparecido de mi vista y volvi en mí, entonces advertí que la caballería se me echaba encima, la gente me apretaba y me sacaba á empellones de mi sitio, tanto, que no me pude ver libre de taless apreturas sino con gran dificultad; y, en fin, entonces es cuando me dí cuenta del murmullo del público y del sonido de bocinas y tambores. Convencíme pues de que era verdad lo de la inconsciencia del éxtasis y comprendí cómo en ese estado la esencia del hombre extático queda libre de todo influjo que le pueda venir de aquellos objetos respecto de los cuales versa la inconsciencia ».

« Oh hermano mío! Si esto sucede en un éxtasis producido por contemplar á una criatura ¿ qué piensas sucederá al contemplar al Creador? ».

« Si, en este grado de inconsciencia, tú adviertes los cambios específicos que experimenta el elemento sutil de tu ser ses decir, si te das cuenta de tus estados psiquicos],

p. 123), Ahora bien, Abenarabi estaba en Fez ese mismo año de 594 (Cfr. Alfotuhat, II, 460).

pero sin advertir al mismo tiempo ninguna otra cosa, entonces se puede decir que tu inconsciencia versa acerca de tí por contemplarte á tí; [por tanto será exacta esta paradoja:] tú eres y no eres inconsciente de tu propio ser. En efecto: tú eres inconsciente de tu ser, en cuanto á tu cuerpo; y no lo eres, en cuanto á tu espíritu. En cambio, si en ese estado de inconsciencia te das cuenta de tu compuesto [de alma y cuerpo], entonces el objeto de tu experiencia es imaginario, fantástico, ni eres tú realmente ni cosa distincta de tí; tu estado, en ese caso será como el que duerme y ensueña "».

« El 4º grado de inconsciencia es aquel en que el místico pierde el conocimiento del mundo, á causa de contemplar á Dios ó á sí mismo. Si tú conservas idea clara y cierta de quién es el agente que en tí mismo contempla, entonces sabes que tú contemplas lo que contemplas por Dios ses decir, que Dios es el que contempla y no tú]; y como Dios no está sujeto á la inconsciencia, por más que se contemple á sí mismo ó al universo, resulta que tampoco tú, sen esa hipótesis] estarás sujeto à la inconsciencia. En cambio, si tú no conservas la idea de quién sea el agente real que en tí contempla, entonces sí que habrás llegado á este 4º grado; es decir que perderás el conocimiento del mundo, á causa de contemplar á Dios ó á tu propio ser, así como en el grado anterior [el 3º] perdiste el conocimiento de tu propio ser por contemplar á Dios ó á cualquier otro objeto. Son pues estos dos grados muy análogos en la forma, pero el último es más útil ».

« En el 5º grado pierde el extático el conocimiento de todo lo que no es Dios, á causa de contemplar á Dios. Es decir que tú no te das cuenta ni siquiera de que lo contemplas, ni siquiera de que te hallas en el estado de la

<sup>1.</sup> Creo quiere decir Abenarabi que si en el éxtasis conserva el místico alguna conciencia, aunque vaga, de su persona, no habrá llegado al grado de que aquí se trata, sino que su inconsciencia será como la del que sueña, el cual se da cuenta de su persona y no cree soñar, sino vivir realmente, cual si estuviera en vigilia.

contemplación de Dios, porque en ese momento tú careces de tu individualidad concreta en cuanto contemplada. Algunos caen aquí en una ilusión engañosa que yo voy á disipar con la ayuda de Dios..... Como que Dios no deja ni un solo instante de estar presente en el mundo y de influir en él, resulta que á veces el extático contempla á Dios, así concebido, como presente en el mundo, y se ilusiona creyendo haber llegado á este 5º grado; pero no ha llegado en realidad porque no ha excluído de su contemplación todo lo que no es Dios. Para llegar á este grado, debe contemplar á Dios como exento de toda relación con el mundo ».

« En el 6º grado, el extático pierde el conocimiento de los atributos y relaciones de Dios. Este grado se alcanza, cuando se contempla á Dios como manifestándose en el mundo al alma del extático, pero Dios manifestado en cuanto á su esencia, sin ninguna otra idea sobreañadida. no en cuanto causa del mundo como efecto suyo, según lo consideran algunos filósofos. Quiero decir pues que el místico ha de contemplar á Dios considerado como la Verdad manifestada en el mundo, y que el mundo es sólo el lugar de tal epifanía. En otros términos : que no conciba á Dios como principio de eficiencia alguna en el mundo. Y claro es que, así concebido, Dios no es sujeto ni término de relación alguna, está exento de todo atributo y predicado. Y por eso, en este grado, el místico contempla á Dios en cuanto tal, sin nombres, atributos ni adjetivos. »

Como se ve por este último grado de abstracción á que el éxtasis conduce, Abenarabi, como los alejandrinos y como algunos místicos cristianos, se sirvió de estos mismos caracteres de vaguedad, indistinción y homogeneidad que tiene el trance extático, para forma con ellos el concepto de su Dios-esencia que, como pudimos observar en la metafísica, reunía esas mismas notas. Leuba (loc. cit., p. 480) ha dado la clave de esta peregrina concepción del Uno, reduciéndola á una mera objetivación automórfica, por la

que el místico atribuye á Dios, como constitutivos de su ser, los fenómenos de inconsciencia que él recuerda haber experimentado en el éxtasis. Es pues una proyección al exterior de sus estados subjetivos que confusamente recuerda.

« A estos seis grados, continúa Abenarabi (ibid., II, 678), añaden algunos otro más, que llaman la inconsciencia de la inconsciencia (الفناء عن الفناء), pero que yo no admito, en cuanto diferente de los grados anteriores, pues consiste tan sólo en que el místico, al caer en el éxtasis, pierda el conocimiento de su propia inconsciencia, es decir, algo así como lo que le pasa al que sueña: que no se da cuenta de que está durmiendo. Es pues este pretendido grado 7º un fenómeno concomítante de los seis grados precedentes.»

« Es también de observar en general que la inconsciencia no se adquiere por esfuerzo y aplicación ni por propósito o intento. »

« El grado ínfimo de este estado psíquico es el ensimismamiento propio de todo el que se pone á reflexionar. Cuando el hombre se engolfa en el estudio de cualquier objeto de este mundo ó en la meditación de algún problema científico, si entonces le refieres algo, no te oye; aunque te pongas delante de sus ojos, no te ve; en tal estado, creerías que es una piedra. Pero, así que ha dado con la solución del problema que estudiaba, ó tan pronto como una causa cualquiera le haga volver al uso de sus sentidos, entonces y sólo entonces te verá y te oirá. »

« Y por lo que toca á la causa de este fenómeno, no es otra que la estrechez del sujeto al cual has dirigido la palabra. Porque no hay cosa más ancha que la esencia del hombre [el espíritu], ni tampoco más estrecha. No hay cosa más ancha, puesto que en el corazón del hombre cabe todo, ó mejor dicho, nada está excluído de él. No hay cosa más estrecha, puesto que no caben en él dos ideas simultáneamente; el alma es simple por su esencia, y lo simple no admite la multiplicidad. »

Pero antes de que el místico haya perdido por completo la fuerza representativa de su conciencia, experimenta fenómenos emocionales que Abenarabi describe también en su Alfotuhat (II, 666): « Uno de los modos que Dios emplea para manifestarse al alma de sus siervos, es la revelación de la dulzura en el espíritu. De ella se sirve Dios para arrastrar hacia si á las almas. Es una dulzura que, aunque ideal, deja sentir su influjo en el sujeto que la experimenta, lo mismo que se siente la frialdad del agua. El camino que sigue la sensación de esta dulzura espiritual es idéntico al de toda sensación, aunque inverso: la species de la dulzura desciende del cerebro al órgano del gusto, y el sujeto comienza á sentir su sabor. Inmediatamente, sobreviene una cierta languidez : debilítanse todos los miembros, relájanse sus articulaciones y una suave fatiga se apodera del organismo por la fuerza del deleite, y el alma pierde su libertad, vencida por aquella dulce violencia. Hay quienes permanecen en este estado una hora seguida y hasta un dia entero y más aún, porque su duración no es determinada. Yo mismo he sentido esa dulzura en muchas ocasiones de varia duración : unas veces, he caído en éxtasis y he permanecido gustando esta dulzura espiritual durante una hora. Más tarde, se ha repetido y ha durado dias enteros, sin cesar ni de dia ni de noche. Cuando el gusto de la dulzura cesa, desaparece también inmediatamente la fatiga de los miembros. Esa dulzura no puede compararse á ninguno de los placeres sensibles, porque es algo extraordinario, ideal, sin objeto material y sensible. Por eso no se asemeja ni á la dulzura de la miel, ni al deleite de la cópula carnal, ni à ningún otro placer de los sentidos. Es más : ni siquiera se parece al placer que siente el sabio cuando consigue encontrar la solución de los problemas que ansiaba conocer. Es algo más sublime, más excelso que todo esto. El efecto que esta dulcedumbre ejerce en la sensibilidad es incomparablemente más intenso que el producido por la dulzura física de los objetos materiales y corpóreos. Y en esto cabalmente se distingue de los otros deleites meramente ideales: en que, aun siendo un placer también ideal, deja sentir su influjo en la sensibilidad orgánica... »

Y ademas de distinguirse de todos los deleites sensibles é ideales, admite también ella en sí misma distintas especies; de modo que la dulzura de un éxtasis determinado se diferencia de la experimentada en otro éxtasis, tanto como la dulzura del azúcar siene sabor diferente que la de la miel, aunque ambas sensaciones coincidan en ser dulces. Finalmente, esta dulzura debe ser considerada como un simple efecto de la moción atractiva divina; es decir que cuando esta moción ejerce su influjo sobre el místico, Dios le hace la merced de que en su interior experimente la emoción de esa dulzura la cual le arrastra hacia Dios, porque el alma se inclina siempre de una manera instintiva hacia todo lo que tiene por deleitable.... Y el fin que Dios intenta al comunicar esta dulzura, es infundir á sus siervos un grado de ciencia superior al que poseen...Y esto, porque, como es natural que el alma se familiarice y satisfaga ya con aquel grado de perfección que posee, emplea Dios esa dulzura para hacerle apetecer el grado superior, y así indefinidamente, de grado en grado, sin que al ascender pierda el místico la ciencia propía de los grado anteriores 1. »

Porque huelga advertir que para Abenarabi no es el elemento emocional el que caracteriza esencialmente á todo éxtasis, sino el elemento representativo, la intuición, visión ó revelación divina. Precisamente el plan del Alfotuhat consiste en clasificar los grados todos de la perfección mística según la ciencia infusa que en cado uno de

<sup>1.</sup> Es de advertir que, según Abenarabi, la emoción deleitosa la perciben, aunque no con la intensidad dicha, los novicios que comienzan el combate ascético, cuando han llegado ya al grado de la penitencia. En este grado, el místico, subordinado ya á la voluntad de Dios, soporta las adversidades y dolores físicos ó morales con alegría y deleite, cual si fuesen cosas en sí mismas placenteras. En confirmación, cita casos de anestesia en místicos de ambos sexos (Cfr. Alfotuhat, II, 690-1).

ellos se recibe de Dios. Con lo cual excuso decir que todas las páginas de ese libro están henchidas de revelaciones y visiones experimentadas por su mismo autor y descritas con tal minuciosidad, que á veces consigna hasta el lugar y la fecha precisa en que le sobrevinieron, lo que ayuda mucho para reconstruir la accidentada vida de este místico intranquilo y andariego. Me haría pues interminable, si hubiera de enumerarlas todas; pero interesa al psicólogo señalar algunas de las principales, para que se vea cómo en todas ellas se mezclan alucinaciones visivas ó auditivas, especialmente de las primeras: la luz, símbolo de Dios, como vimos en su metafísica, es también en su mística el ambiente de todas sus revelaciones divinas.

La más digna de notarse es la que decidió su viage á oriente. Hablando en su Alfotuhat (II, 573) del trono de Dios (العرش), dice: « Este trono tiene sostenes ígneos, cuyo número ignoro, aunque los vi bien claramente, y advertí que su fuego se parecía al brillo del relámpago; pero que, á pesar de esto, el trono tiene una sombra que lo penetra todo y cuya extensión es inconmensurable.... Vi también el tesoro que está bajo el trono, del cual sale la frase No hay poder ni fuerza sino en Dios. Bajo de este tesoro ví otros muchos, así como hermosos pájaros que revoloteaban por los ángulos del trono. Entre ellos vi á uno, más hermoso que todos, el cual me saludó y me hizo saber que debía tomarlo por compañero para marchar á oriente. Estaba yo en la ciudad de Marruecos, cuando todo esto me fué revelado. »

Es también notable otra alucinación visual cuyo objeto fué la esencia divina. Hé aquí cómo la describe (II, 591): « En la noche en que yo redacté este capítulo, que fué la 4ª del mes de Rebí 2º del año 627, la cual coincidió [dice el mismo Abenarabi] con el miércoles 20 de Febrero (المُولِينَةُ اللهُ اللهُ وَاللهُ اللهُ ا

guna de mis anteriores intuiciones; y por causa de esta intuición me sobrevino tan extraordinaria ciencia, deleite y regocíjo, que sólo podría apreciar quien la experimentase personalmente. Y lo mejor de esta visión es la imposibilidad, que yo encuentro en mí, de desmentirla, disminuirla ó aumentarla. Su figura [la he puesto] por ejemplo al margen, tal como fué. El que la copie, que no la altere;



La figura era de luz blanca sobre fondo rojo, también luminoso....... y se movía dulcemente en sí misma (yo lo ví y me dí perfecta cuenta) sin trasladarse de lugar ni experimentar alteración en su estado y cualidad ».

En el capitulo en que trata de los misterios ó sentido místico de la peregrinación á la Meca (Alfotuhat, I, 880), refiere minuciosamente sus visitas á la Caba y describe las revelaciones maravillosas que allí tuvo. Insiste sobre todo en que la Casa Santa y el pozo de Zemzem le dirigieron la palabra que él oyó con sus propios oídos y contestó en verso. Añade que estas conversaciones se repitieron con frecuencia, durante todo el tiempo en que vivió avecindado allí. « Algunas de ellas las he expuesto en un fascículo titulado تاج الرسائل ومنهاج الوسائل ومنهاء

Aunque Abenarabi se ha esforzado en muchos lugares para demostrar que estas revelaciones divinas son efecto exclusivo de la liberalidad de Dios, sin embargo no niega que preexijan también cierta aptitud en el sujeto; pero aptitud, que el corazón posee, no por sí mismo, sino por pura gracia de especial elección de Dios¹: « No niego que las almas son las que personalmente marchan por el camino que conduce á la unión: ellas son las que llegan hasta el umbral de la puerta por la cual, despues de que sea abíerta, ha de salir el Espíritu cuya comunicación esperan. Mas, al llegar á esa puerta, se detienen, á fin de ver con qué instrumento se les abrirá. Y cuando se les abre, sale de ella algo que en sí es real y objetivamente una sola cosa, pero que se recibe, por los que desde fuera la aguardan, proporcionalmente á la aptitud de cada uno y sin que el esfuerzo personal influya para nada en la adquisición de tal aptitud: es fruto exclusivamente de la elección divina. »

« Imaginan algunos necios que el camine que ellos han recorrido es la causa eficiente de las inspiraciones que reciben al abrirse aquella puerta; pero si así fuese, resultaría idéntica la inspiración para todos, lo cual no sucede; luego las diferencias se deben á las diversas aptitudes, las cuales, como digo, no son adquiridas. »

« De aquí deriva también el error de los filósofos que hablan de la facultad profética, como de cosa que se puede adquirir. Esto equivale á negar su orígen divino. Afirman los tales, en efecto, que la profecía es una iluminación emanada del intelecto activo y de los espíritus celestes sobre ciertas almas humanas, dotadas de pureza y exentas de las imperfecciones propias de la naturaleza [corpórea], en las cuales almas grábanse las especies representativas de cuanto existe, á causa de la pureza que poseen. Y añaden que esta pureza es cualidad que las almas adquieren por sí mismas. De donde deducen que también es adquirido por ellas lo que en virtud de tal pureza llegan á conocer. »

« Eso es absurdo. Cierto, que la pureza del alma es condición indispensable. Cierto también, que en el alma que posee tal cualidad se graban las imágenes de cuanto existe. Pero, que esta persona, y no otra, se halle dotada de tal

<sup>1,</sup> Alfotuhat, II, 751.

cualidad que le hace ser profeta, envisado de Dios, fundador de religión positiva, etc., eso ya es fruto de una particular elección divina. »

En el capítulo Vº de su Risala, explica y distingue taxativamente Abenarabi los dos órdenes fundamentales de esta comunicación de la ciencia divina á los hombres, según que son profetas ó solamente santos; pero bien se advierte allí que tal diferencia se funda tan sólo en consideraciones teológicas, en su preocupación, muy natural y explicable, de no identificar estados tan distantes para la doctrina ortodoxa como lo eran el del profeta y el del hombre iluminado; sin embargo, sus palabras dejan á menudo adivinar que, para él, la diferencia es de puro nombre, de tecnicismo metafísico: la ilustración profética se llama revelación (الوحي); la común, inspiración (اللهام); aquélla procede del intelecto activo; ésta, del alma universal. Pero base psicológica para tal distinción, no se vislumbra ninguna á través de tales sutilezas. Es más : á veces, incidentalmente, como luego veremos, atribuye á Mahoma los mismos fenómenos patológicos que en la iluminación extática experimentan los místicos. La diferencia pues consiste sólo en la elección divina; pero supuesta esta elección, la modalidad del fenómeno es idéntica. Hé aquí ahora cómo intenta Abenarabi analizarla, desgraciadamente sólo bajo el velo de la alegoría de la luz, á la cual es tan aficionado::

<sup>1.</sup> Alfotuhat, II, 751-2. Cfr. Risala, c. Vo. — Esta misma alegoría de las dos luces empleó el Doctor Iluminado, Raymundo Lulio, para hacer imaginable la comunicación de la luz de la fe al entendimiento humano, en su Liber mirandarum demonstrationum (Cfr. Opera omnia, edic. Maguntina, II, lib. 1°, c. 34, p. 13): «... quemadmodum lumen candelæ descendit inferius per fumum candelæ recenter extinctæ, quæ subtus stat prope candelam accensam et hoc ideo quia ignis appetit ascendere cum sua forma... bene sequitur quod intellectus et suum intelligere habeant possibilitatem ascendendi superius, hoc est, recipiendi articulos pro objectis. » La identidad del símil, hasta en las palabras, y la analogía del fin que se proponen con él ambos místicos, denuncia una imita-

« Cuando la mecha de una lámpara se apaga, queda en su pábilo un poco de lumbre, de la cual sale algo parecido al humo, que tiende por su naturaleza á subir hacia arriba. Pues bien: si allí mismo hay otra lámpara encendida, y colocamos el pábilo de la lámpara recién apagada, que aun humea, debajo verticalmente de la llama de la lámpara encendida, de tal modo que se junte aquel humo con esta luz, veremos que inmediatamente bajará la luz por sí misma á depositarse (نزل) sobre el humo y prenderá en la parte carbonizada de la mecha y ésta se encenderá y aparecerá en la misma forma que la lámpara encendida, de la cual ha tomado su luz.... Pero la lumbre prendida en el pábilo será mayor ó menor proporcionalmente al tamaño de su propia mecha, y el resplandor dependerá también de la mayor pureza de la mecha y del aceite. Y cuanto más aceite tenga, más durará su luz..... Si te penetras bien del sentido que encierra esta alegoría, habrás llegado á conocer lo que sólo conocen los sabios según Dios, es decir, habrás conocido cómo se verifica la comunicación del Espíritu al corazón de los hombres.... »

El proceso psicológico natural de la iluminación es difícil que esté analizado en las obras de los místicos: dejarían de serlo. Sin embargo, no deja de insinuar Abenarabi, en frases sueltas y sin propósito directo de análisis, algo que los psicólogos no se desdeñarían en considerar como interpretación. Para Abenarabi, la visión fantástica en sueños es el fenómeno que mejor nos puede sugerir en qué consiste la iluminación divina. « El sentido externo es el grado ínfimo de la percepción. La idea es su

ción flagrante y viene á confirmar una vez más la tesis sostenida por mi maestro, Sr. Ribera, de que Lulio fué un sufí cristiano imitador de Abenarabi ó de algún discípulo suyo (Cfr. Orígenes de la filosofia de R. Lulio, apud Homenaje á Menéndez y Pelayo, II, 195). Por lo demás, no son éstas las únicas imitaciones flagrantes que las obras de Lulio contienen: los principios cardinales de su metafísica son una copia de los de Abenarabi, como demostraré en otra ocasión.

<sup>1.</sup> Alfotuhat, II, 194-6.

grado supremo y más sutil. La fantasia ocupa un rango intermedio. Pero el objeto de toda inspiración divina es idea, Luego, cuando quiera descender hasta el sentido externo, habrá de pasar forzosamente por la región de la fantasia. Pero ésta no puede menos, porque tal es su natural función, de revestir con una forma sensible todo cuanto en ella penetra. Cuando este fenómeno acaece en la vigilia, se llama representación imaginaria. Cuando ocurre durmiendo, visión en sueños.... Ahora bien; has de saber que Dios tiene un ángel custodío del ensueño, llamado el Espíritu.... en cuya mano están las imágenes corpóreas en las cuales ve el que duerme su propia persona, los demás seres y sucesos que, despierto, le han acaecido. Cuando puesese hombre se ha dormido ó se ha quedado en extasis ó ha sufrido un rapto, ó, sin sucederle nada de esto, posee una facultad representativa tan intensa, que las cosas externas sensibles no le impiden percibir durante la vigilia las imágenes aquellas que el ángel guarda en su mano, entonces tales personas pueden percibir fuera del sueño natural, lo que durante éste perciben los dormidos. El alma se traslada con todas sus potencias desde la región de las cosas sensibles á su vecina, la de la fantasía, cuyo órgano es la parte anterior del encéfalo, y entonces aquel espíritu custodio de las imágenes infunde por permisión divina las ideas que Dios quiere inspirar al durmiente, al extático, al abstraído por el rapto ó al hombre dotado de penetrante percepción, pero encarnadas esas ideas en las imágenes sensibles que el ángel guarda en su mano....: »

No podía insinuar mejor Abenarabi el predominante papel que los psicólogos otorgan hoy á la imaginación en el proceso de las intuiciones extáticas y el concomitante alucinativo que es de rigor en esos estados anormales<sup>1</sup>.

<sup>1.</sup> Cfr. Alfotuhat, I, 357, en que habla de los místicos que, al llegar á ciento grado, adquieren la dote de la iluminación imaginativa: en el éxtasis se imaginan cualquier deleite, v. g. el de la cópula carnal y engendran; aunque imaginariamente, hijos. Y añade Abenarabi, con alguna audacia, que de tal delectación no son responsables porque están extá-

Ni faltan tampoco en el Alfotuhat indicaciones curiosisimas acerca de otros fenómenos maravillosos ó ya propiamente patológicos, que acompañan al trance extático. De su maestro Abumadián, el célebre místico de Tremecén, refiere maravillas que muy bien pueden interpretarse hoy como fenómenos de sugestión hipnótica. « Tenía, dice (I, 288), el maestro Abumadián en Bugía un hijo de siete años que en cierto día dijo: - Veo un barco en el mar, que lleva á bordo tales y cuales cosas. Pasaron dias y un barco llegó al puerto, cargado de lo que el niño había dicho. — Cómo lo viste? le preguntaron entonces. — Con mis ojos, respondió; no : con mi corazón; no : con mi padre; pues cuando él estaba delante de mí, veía yo lo que dije; y cuando se marchaba, dejaba yo de ver. » Y Abenarabi cierra esta anécdota diciendo que hay en efecto muchos sufies que poseen la virtud sobrenatural de ver con cualquier sentido ó potencia y de servir de medios para que otras personas vean por ellos. Todo el capítulo penúltimo de su Alamr olmohcam (p. 114) es una rápida enumeración de los dones maravillosos (בען בולעושו = χαρίσματα) que otorga Dios á los extáticos. Al lado de maravillas intuitivas, vemos allí místicos dotados de la virtud de andar por el aire y por el agua, ó de extraordinarias fuerzas físicas, arrancando de raíz un árbol con el pie y derribando un muro de un puñetazo, y otros fenómenos en que no es fácil separar lo supersticioso de lo real. Solamente el primero, la marcha por el aire, cabría interpretarlo como un caso de rapto, muy explicable por catalepsia acompañada de levitación ilusoria. De más obvia interpretación son ya otros hechos de cuya realidad responde Abenarabi. Refiere (Alfotuhat, 1, 225) que cuando él alcanzó cierto grado mís-

ticos. No es eso lo más extraordinario, sin embargo, sino que á renglón seguido afirme con toda seriedad y sin la más ligera sombra de ironía, que esos hijos, á las veces, dejan de ser fantásticos y pasan á ser sensibles, es decir, reales. Maravilloso misterio que sólo tiene lugar con los más grandes místicos de este grado, así hombres como mugeres, de los cuales Abenarabi conoció á muchos en Sevilla, Tremecén y Meca. tico, estaba en Túnez haciendo la oración en la mezquita, colocado letrás del imam, y de repente lanzó un grito sin darse cuenta de ello; no así los fieles circunstantes, los cuales, aterrorizados, perdieron el sentido; es más: las mugeres de las casas vecinas salieron á las azoteas para ver qué pasaba y también cayeron desvanecidas... « Yo, dice, fuí el que primero volví de mi desvanecimiento, pero no ví á ninguno de los que me rodeaban; sólo ví un rayo del cielo. Poco después salieron de su letargo los demás fieles y les pregunté qué les había pasado. A lo cual me replicaron: — Y á tí ¿ qué te ha sucedido? porque has lanzado un grito que ha producido en nosotros lo que ves.

- No sé que yo haya gritado, les respondí. »

Pero donde más explícitamente declara Abenarabi la índole patológica del trance extático, es al estudiar el grado místico de los estúpidos ó locos (الهلول). Parece que en ese capítulo (I, 322-6) quiere considerarlos como instrumentos pasivos é inconscientes del poder y de la sabiduría divina, de los cuales Dios se sirve para enseñar á los hombres en el momento del ataque patológico que sufren. Es más: confirma su interpretación diciendo que Mahoma experimentaba idénticos fenómenos, cuando le venía la inspiración divina, no pudiendo soportar sus efectos sin lanzar bramidos terribles como un camello, hasta que la inspiración cesaba. Pero añade Abenarabi que, pasado el trance, volvía á la normalidad consciente, porque Dios quería que pudiere explicar ordenadamente á los hombres lo que El le había revelado. No sucede así con todos los extáticos, y por eso Abenarabi los clasifica en tres grupos (I, 324): Forman el 1º aquellos para quienes el ataque es superior á sus propias fuerzas y los subyuga y domina en tal forma, que quedan privados de toda libertad y autonomía en sus actos, mientras dura el trance. Si éste se prolonga hasta el fin de su vida, reciben el nombre de locos1. El 2º grupo

<sup>1.</sup> Más adelante añade que los místicos de este grupo, como lo fué Abuocal el Magrebí (ابو عقال) significa El de los espasmos, El del cstu-

lo constituyen aquellos que conservan el uso de la razón pero tan sólo en lo que concierne á la satisfacción de las necesidades fisiológicas: son como los animales irracionales, pues las satisfacen instintivamente, sin reflexión. El alma racional ha huido de sus cuerpos, extasiada en la contemplación de la hermosura de Dios, y ha quedado sola el alma animal. Los ves que te están mirando, pero ellos no te ven. A estos se les denomina inteligentes locos, porque su locura no obedece á trastornos orgánicos, sino á la iluminación divina que, al apoderarse de ellos súbitamente, les arrebata el entendimiento, quedando éste oculto á los ojos de los hombres, aprisionado en la intuición de Dios, Son pues inteligentes sin inteligencia. El 3er grupo lo forman aquellos á quienes el accidente frenético sólo les dura algún tiempo, y después que ha desaparecido el éxtasis, vuelven al uso de la razón y hacen ya vida normal con todo el mundo, sin que se advierta nada extraordinario en sus palabras y acciones. A este grupo perteneció el Profeta y los santos dotados de la gracia del éxtasis.

A estos tres grupos dice Abenarabi que hay que añadir el de aquellos místicos que en el éxtasis no dan muestra exterior alguna de ataque patológico; su estado es idéntico estando extasiados, que en la vida normal. Sin embargo, el que los observe atentamente, advertirá con seguridad que algo les pasa en su interior, como si estuviesen escuchando á alguien que les hablara. « Suponte, dice Abenarabi, que uno está hablando contigo; pero, de pronto, viene otra per-

por), son posesos en absoluto y que por esta razón no comen ni beben, desde que les domina el accidente, hasta que mueren. Así le ocurrió al citado Magrebí durante cuatro años en Meca. — Almacari (Edic. Cairo, 1302 H., III, 157) refiere también que entre los años 840-850 llegó á Tremecén una muger de Ronda que ni comía ni bebía ni orinaba ni defecaba ni tenía el flujo menstruo, y decía que durante el seño se alimentaba. El sultán la encerró en una cámara de su palacio bien vigilada y observada por médicos, y así pasó un año entero. Añade después que lo mismo se refiere de una Aixa, natural de Argel.

sona á traerle una orden del rey. Tu interlocutor, entonces, dejará de hablarte, para escuchar la orden que le trae el mensajero, y después reanudará su conversación interrumpida. Sitú no hubieses visto al mensajero, pero hubieses notado que tu interlocutor parecía prestar oídos á alguien, habrías sospechado que algo extraño había allí que quitaba á tu interlocutor la atención á la conversación entablada. Cuántas veces observarás que uno te está hablando y de pronto le viene un pensamiento extraño á la conversación y notas ya que sus ojos se quedan como cristalizados. Tú sigues hablándole, pero ves que él no da muestras de seguir el hilo de tus palabras; y entonces caes en la cuenta de que está pensando en algo distinto de tu conversación. » Hay finalmente otros cuya energía psíquica es tal, que pueden recibir la iluminación divina sin dejar de atender á lo que otro les está diciendo, dándose perfecta cuenta de ambas conversaciones, la humana y la divina. Cierra Abenarabi esta clasificación, refutando la doctrina de algunos sufíes que sostenían que sólo los profetas conservan el uso de los sentidos en el trance extático. Para él, el fenómeno es idéntico en todos los casos; el único privilegio de los profetas consiste en que, después del éxtasis, vuelven siempre al uso normal de la razón, para que puedan ser útiles sus revelaciones á la humanidad. En cambio, los simples místicos pueden quedar privados del uso de la razón, más ó menos tiempo después, á veces, durante toda su vida. De estos últimos aporta Abenarabi copiosos y sugestivos casos muchos por los cuales puede apreciar el psicólogo fenómenos bien típicos de automatismo hipnótico y de doble personalidad, en sujetos que, privados de todas las funciones de relación conscientes, cumplían no obstante con las prácticas rituales de la religión musulmana. Es más: Abenarabi mísmo refiere de sí propio un fenómeno de esta índole (Alfotuhat, I, 326): « En la época en que yo desempeñaba el cargo de imam, experimenté personalmente este mismo trance, durante el cual yo hacía las cinco oraciones públicas y, según me referían después, yo cumplía exactamente las rúbricas prescritas para la oración, así en las palabras como en las obras, postrándome, arrodillándome etc., sin que yo me diese cuenta de nada de lo que me rodeaba, ni de los fieles, ni del lugar en que estaba, ni de mi situación, ni de ningún objeto sensible; y esto, por el dominio que sobre mi ejercia la intuición que me mantenía abstraído de mí mismo y de lo que no era yo Me refirieron despúes, que, tan pronto como el momento de la oración pública era llegado, yo pronunciaba el invitatorio y decía la oración con los fieles, pero como si mis movimientos fuesen los de uno que duerme y no sabe lo que hace.... Sin embargo, en medio de aquel estado de inconsciencia, en algunos momentos, yo veia de un modo experimental mi propia esencia en medio de la luz universal y resplandor máximo, junto al trono de la Majestad divina, y que esa luz era la que en mi persona oraba y que yo, inmóvil, no era yo mismo; y veía mi propria esencia ante el trono postrándose y arrodillándose, y entonces conocía que era yo el que me postraba y arrodillaba, como lo conoceria uno quo estuviese soñándolo; y mi mano se apoyaba en mi frente y yo me maravillaba de todo aquello, al conocer que aquello no era algo distinto de mí, pero tampoco era yo mismo. »

La salida del éxtasis ó el regreso á la vida consciente y normal no está descrita, que yo sepa, en las páginas del Alfotuhat. Solamente encuentro (I, 328) ligeras indicaciones generales que se reducen á distinguir dos modos en este fenómeno: « De la unión con Dios, unos vuelven y otros no; y los que vuelven, ó lo hacen cuando y como quieren, por libérrima disposición de su voluntad, como Abumadián, ó por fuerza y necesidad violenta, como Abuvezid [Elbistamí]. »

El incompleto bosquejo de la psicología de Abenarabi, que acabo de trazar, pone de relieve, á mi juicio, dos caracteres típicos en el sistema de este místico murciano.

Es el primero la intensa huella neoplatónica que revela todo su metafísica. A nadie se ocultó, desde los comien-

zos de estos estudios sobre la filosofía arábiga, cuánto debía á los alejandrinos el pensamiento musulmán. Pero creo que, hasta la fecha, las investigaciones de los especialistos habíanse ceñido demasiado estrechamente á buscar tal influencia en filósofos, como Avicena y Averroes, cuyo neoplatonismo es, por decirlo así, de segunda mano, ya que todo él deriva de los comentarios alejandrinos á la enciclopedia de Aristóteles. Yo creo que la genuina tradición plotiniana en la filosofía árabe debe ser buscada por otro camino: la copiosa é intrincada literatura de los sufíes, ixraquíes y demás sectas místicas, escudriñada metódicamente, dará los hilos conductores de esa tradición, hasta que se la pueda enlazar con sus inmediatos precedentes fuera del islam. Abenarabi es muy moderno, para que se le pueda considerar como uno de esos hilos; pero cabalmente esta circunstancia da á su plotinianismo un valor extraordinario, bajo otra relación, pues nos revela un caso no frecuente de supervivencia en la historia de las ideas: el de un musulmán que, educado en Occidente, y en pleno siglo xiii, repita con tal exactitud las ideas y hasta las palabras del autor de las Enéadas, que se le podría apellidar con razón el Plotino musulmán, de no haber existido un Jámblico, con quien le unen además sus extravagancias de taumaturgo y sus entusiasmos de vidente y profeta. Ahora bien: no será aventurado asegurar que, fuera del islam, no se encuentran, en la baja edad media, ejemplos tan flagrantes de imitación plotiniana. Hav que descender hasta el Renacimiento clásico para que Fletón y Ficino en Italia nos ofrezcan algo semejante.

El 2º carácter del sistema de Abenarabi es el diametralmente opuesto: la originalidad de su mística. No pretendo, entiéndase bien, atribuir á Abenarabi la creación en bloque de las doctrinas místicas de su Alfotuhat. Sería esto risible para todo el que conoce cuánta es la fuerza de la rutina imitativa en la historia de los sistemas, y especialmente en la edad media, tan habituada á los métodos

de tradición. Pero es que yo distingo entre el aparato externo y verbalista del Alfotuhat y el caudal inmenso de análisis psíquicos que tras de aquel aparato se oculta. Lo primero, el tecnicismo verbal, la sistematización del método ascético-místico, su antifaz musulmán, no es de Abenarabi: todos los sufíes de su tiempo, como los de los siglos anteriores, lo usaban idénticamente, y él no se oculta para citar las autoridades en que se inspira, Algazel sobre todo, al lado de El-Coxairí, Elbistamí y otros sin número. Mas todo esto no obsta para que, una vez iniciado Abenarabi en lo que pudiéramos llamar la técnica del misticismo, haya podido ser originalisimo en sus experiencias personales de la vida interior. No necesitan los extáticos religiosos maestro alguno, sino para evitar las extraviadas interpretaciones que, abandonados á sí mismos, pudieran dar á sus experiencias, desviándolas, de la dogmática ortodoxa. La semejanza y aun la identidad que se advierte entre los análisis psicológicos de todos los místicos no es, pues, siempre fruto de la imitación directa : se trata más bien de un paralelismo muy explicable por la homogeneidad de los medios empleados, homogeneidad que, á su vez, habrá de explicarse por imitación remotísima de métodos ascéticos cuya filiación cristiana es evidente, al menos en lo que atañe á la místíca musulmana. Por esto he prescindido de comparar la tercera parte de mi estudio, la psicología mística de Abenarabi, con la del autor de las Enéadas, por más que su semejanza es á veces deslumbradora, sobre todo en lo que se refiere á la inconsciencia del éxtasis, á la emoción de dulce embriaguez que le acompaña y á la visión intuitiva. Y es que la manera personalísima con que Abenarabi describe sus trances, el tono de sinceridad que da á sus análisis y el esmero con que procura

<sup>1.</sup> Cfr. Enn., VI, 7, 35 y 9, 7: .... άγνοήσαντα τὰ πάντα.... άγνοήσαντα δέ καλ αύτὸν έν τη θέα έκείνου γενέσθαι.

Cfr. Enn., VI, 7, 35 et passim.
 Cfr. Enn., VI, 9, 11.

señalar casi siempre las circunstancias de lugar y tiempo en que los fenómenos descritos le acaecieron, excluyen toda sospecha de imitación literaria directa. La psicología mística es, pues, bajo este aspecto experimental, lo más personal y propio de su sistema: como que no es otra cosa que una historia de su propia vida psico-física, interpretada á la luz de la teología musulmana. Esta interpretación es lo imitado de otros autores sufíes. Aquella historia, en cambio, es, como todo lo vivo, de una espontaneidad incomunicable: es un trozo de realidad vivida, y no con una vida de tonos débiles, sino exaltada hasta el grado sumo de su tensión, ya que, según ha observado discretamente A. Godfernaux', la vida de los extáticos ocupa el sumo grado de hipertensión anormal en la serie indefinida de estados psíquicos por los cuales se revela á diario la energía vital de los hombres normales y equilibrados.

1. Cfr. Sur la psychologie du mysticisme, Rev. Phil., febr. 1902.

## **APÉNDICE**

## رسالة فى معرفة النفس والروح للشيخ للاكبر معى الدين الدين ابن عربى

(f. 1 r.) هذه رسالة فى معرفة النفس والروح \* تأليف امام المحققين وسلطان \* العارفين عارف وقته \* ونتيجة المحسوة الشيخ كلاكبر \* محمى الدين محمد المحاتمي الندلسي الطائي

خواص عبيدة بنور الولاية وربى ارواحهم بحسن العناية وفتح باب خواص عبيدة بنور الولاية وربى ارواحهم بحسن العناية وفتح باب التوحيد على العلماء العارفيين مصباح الدراية والصلاة على محمد سيد المرسلين صاحب الدعوة والرعاية وعلى اله سكان حرم الحماية أما بعد فهذة رسالة حررتها في علم النفس ورتبتها على خسة فصول الأول في اثبات ان جوهر النفس مغاير لجوهر البدن وفي بيان شرح النفس على سبيل الاختصار الفصل الثاني في بيان كيفية تصرفها في البدن النفس الشامل الثالث في بقاء النفس بعد خراب البدن وبيان مراتبها في السعادة والشقاوة الفصل الرابع في بيان (f. 2 r.) قابليتها للعلوم وبيان احتياجها الى العلوم الفصل الخامس في بيان طريق حصول العلوم بها

1. Códice نتيحة. — 2. Difícilmente legible. — 3. Códice ذين.

الفصل كلول في اثبات ان جوهر النفس أ مغاير لجوهر البدن وفي بيان شرح النفس على سبيل كاختصار

أعلم أن هذه الرسالة مشتملة على أهم المطالب وهو معرفة الانسان نفسه وما يؤل اليه حاله لان معرفة الانسان نفسه مرقاة الى معرفة ربه تعالى كها اشار اليه شارع العرب والعجم صلوات الله وسلامه بقوله من عرف نفسه فقد عرف ربّه فلا بدء ان المراد بالنفس، ما يشير كل احد بقوله انا واختلف اهل العلم لان المشار اليه بهذا اللفظ هو هذا البدن المشاهد المحسوس ام غيرة اما الاول ففاسد ورأى باطل و القايلون بانه غير هذا البدن المحسوس اختلفوا فمنهم من قال انه جسم ومنهم من قال انه جسمانی ای قایم بالجسم ومنهم من قال انه غير جسم ولا جسماني بل هو جوهر روحاني فاص على هذا القالب واحياه واتخذة آلة على اكتساب المعارف و العلوم حتى (f. 2 v.) يستكمل جوهرة بها ويصير عارفا بـربّـه عالما بحـقايـق مخملوقاته فيستعد بأذلك الرجوع الى حصرته وليّا من اوليائه في سعادة لا نهاية لها هذا هو مذهب الحكماء الالهيين و العلماء الربّانيين واصحاب المكاشفة فانهم شاهدوا جواهر انفسهم عند اسلاخهم عن ابدانهم واتصالهم بالانوار الالهيّة أعلم أن الله تعالى خلق الانسان من شيئين مختلفين احدهما الجسم المظلم الكثيف الداخل تحت الكون والفساد المؤلف الـترابي الذي لا يتـــّم امرة لا بغيرة ولاخر هو النفس الجوهر الفرد المنير المدرك الفاعل المحرك المتمم للالات ولاجسام و الله تعالى ركب الجسد من اجزاء الغذاء وربّاه بـاجزاء

<sup>1.</sup> Esta palabra al margen. — 2. Códice فلا بد ان يان. — 3. Desde قد النفس al margen.

الدتما ومهد قاعدته وستوى اركانه وعين اطرافه واظهر جوهر النفس مِن امرة الواحد الكل المفيد ولا اعنى بالنفس القوة الطالبة للغذاء الساكنية في الكبد ولا القوة المتحركة للغصب والشهوة ولا القوة الساكنية في القلب المولدة الحياة فان هذه (f. 3 r.) القوة تسمى روحا حيوانيًّا والحس والحركة والشهوة والغصب من جندة وتلك القوة الطالبة للغذاء الساكنة في الكبد بالتصرف في الغذاء يقال لها روحا طبيعيًّا والهضم والدفع من صفاتها والقوة المصورة المولدة والنامية وباقى الـقوى قلنصوبة كلها خوادم الجسد والجسد خادم الروح الحيواني وانعا اعني بالنفس ذلك الجوهر الكامل الفرد الذي ليس من شانه الا التذكّر والتحفظ والتفكّر والتمييز والروية يقبل جيع المعلوم ولا يملّ عن البول الصور المجتردة المعتراة عن المواد وهذا الجموهر رئيس الارواح وامير الـقوى والكل يخدمونه ويمتـثلون امره وللنـفس الناطقـة اعنى هذا الجوهر عند كل قوم اسم خاص فالحكماء يستمون هذا الجوهر بالنفس الناطقة والقران يسمّيه بالنفس المطمئنة و الروح الامرى (.r. 3 v.) والمتصوَّفة يسمُّونه بالقلب والخلاف في الاسامي والمعنى واحد لا خلاف فيه فالقلب والروح والمطمئنة عندنا كلها اسامي النفس الناطقة والنفس الناطقة جوهر الحي الفعّال المدرك اعلم أن القائلين يعبّرون عن هذا الجموهر النفيس بعبارات مخمتلفة ويمرون فيها اراء متقاربة والمتكلمون المعروفون بعلم المجدل يعدون النفس جسما ويتقولون انها جسم بازاء؛ هذا الجسم الكثيف ولا يرون الفرق بين الروح والجسد لا باللطافة والكثافة وبعصهم يعد الروح عرضا وبعض لاطباء يميل الى هذا القول وبعصهم يرى الدم رودًا وكلهم فعنوا م بقصور نظرهم على

<sup>1.</sup> Códice أباراً - 2. Códice فنعوا

تنحيّلهم وما طلبوا القسم الثالث واعلم انت أن القسمة ثلاثة الجسم والعرض و الجوهر الفرد فالروح الحيواني جسم لطيف كانه سراج مشتعل موصوع في زجاجة القلب اعنى ذلك (f. 4 r.) الشكل الصنوبرى المعلق في الصدر والحياة ضوء السراج والدم دهنه والحس والحركة نورة والشهوة حرارته والغصب دخانه والقوة الطالبة للغذاء الكائنة فى الكبد خادمه وحارسه وهذا الروح يوجد عند جيع الحيوانات لانه مشترك بين البهاثم ولانسان وهو جسم واثـاره اعراص وهذا الروح لا يهُتدى الى العلم ولا يعرف طريق المصنوع ولا حق الصانع وانما هو خادم اسير يموت بموت البدن لو يزيد دهن الدم ينطفي ذلك السراج بزيادة الحرارة ولو تنقص ينطفى بزيادة البرودة وانطفاؤه سبب موت البدن وليس خطاب البارى سبحانه وتعالى ولا تكليف الشارع بهذا الروح لان البهائم وسائر الحيوانات غير مكلفين ولا مخاطبين باحكام الشرع ولانسان انما يكلف ويخـاطب لاجــل معنى اخروجد عندة وذلك المعنى (f. 4 v.) هو النفس الناطقة والروح المطمئلة وهذا الروج ليس بجسم ولا عرض لانه من امر الله تعالى كما اخبر الله تعالى قل الروح من امر ربى قال يا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راضية مرضية وامر البارى ليس بجسم ولا عرض بل هو قوة الهية مثل العقل كلاول الذي هو القلم² والنفس الكلى الذي هو اللوح وغيرهما من المفارقات كما قال بعض العلماء اعلم يا الحي أن نفسك قوة من قـوى النـفس الكلية الـفلكية لا هي كلها ولا منـفصلة عنها كما ان جسدك جزء من جسم عالم كلاجساد لا هو كله ولا منفصل عنه و وهي الجواهر المفردة المفارقة للمواد بل هي صور مجردة معقولة غير محسوسة

<sup>1.</sup> Códice فا الروح. Códice العلم. — 3. Códice منه.

والروح والقلب من قبيل تلك الجواهر ولا تنقبل الفساد ولا تفني ولا تموت بل تفارق البدن وتنشظر العود اليه في يوم القيامة كما ورد الشرع وقد صرِّ في العلوم الحكمية بالبراهين (f. 5 r.) القاطعة والدلائل الواضحة ان الروح الناطق ليس بجسم ولا عرض بل هو جوهر ثابت دائم غير فاسد وتعن نستغنى عن تكرار البرهان وتعديد الدلائل فمن اراد تصحيحها فليراجع الكتب اللايقة بذلك الفس ولما اصاف الله تعالى الروح الى امرة وعزّته فـقال ونفخت فـيه من روحي وقال قل الروح من امر ربى وقال و<sup>نف</sup>خنا فيه من روحنا فـالله تعالى اجـــــــّ من أن يضيف الى ذاته جسما أو عرضا لخستهما و تغييرهما وسرمة زوالهما وفسادهما فلها وجدنا هذه الايات والبراهيين العقلية علمناه ان الروح جوهر فرد كامل حتى يتولد منه صلاح الديس وفساده والروح الطبيعي والحيواني وجيع القوى البدنية من الظاهرية والباطنية كلها من جنوده وان هذا الجوهر يقبل صور المعلومات وحقائق الموجودات من غير اشتغال باعيانها واشخاصها (f. 5 v.) فان النفس قادرة على ان تعلم حقيقة الانسانية من غير ان يرى عيانا كما انها علمت الملائكة والشياطين وما احتاجت الى روية اشخاصها عقال قوم من المتصوّفة ان للقلب عينا كما للجسد فيرى الظاهر بالعين الظاهرة ويرى الحقائق بعين القلب وقال النبي صلى الله عليه وسلم ما من قلب لا وله عينان يدرك بهما الغيب فاذا اراد الله تعالى بعبد خيرا فتر عينى قلبه ليرى ما هو غايب عن بصرة وقال بعض الحكماء من اهل السنة اعلم أن العين عينان ظاهرة وباطنة فالظاهرة من عالم الحس والباطنة من عالم اخر وهو عالم الملكوت ولكل من العينين شمس

<sup>1.</sup> Códice علمن عاصها hasta فان النفس al margen.

تصير بها كاملة لابصار احداهها ظاهرة ولاخرى باطنة فالظاهرة من عالم الحس وهى الشمس المحسوس والباطنة من عالم الملكوت وهى القرأن وبهما انكشف لك اسرار القرأن انكشافا تامّا فقد انفتح لك اول باب الملكوت وفي هذا العالم عجائب يستحقر بالاصافة اليها عالم الشهادة ومن لم يسافر الى هذا العالم فهو بهيمة ويعد محروما عن خاصية (f. 6 r.) لانسانية فهو صال بل اصل من البهيمة ولذلك قال الله تعالى اولائك كالانعام بل هم الصل من البهيمة لا يموت بموت البدن لان الله تعالى يدعو الى بابه يقول ارجعى الى ربك وانما هو يفارق ويعرض عن البدن فمن اعراضه يتعطل الخوان القوى الحيوانية والطبيعية فيسكن المتحرك فيقال لذلك السكون موت واهل الطريقة اعنى الصوفية يعتبرون و عن الروح بالقلب ويكون فالدن كالغريب ويكون واذا كان الروح من كلامر كلالهي فيكون في البدن كالغريب ويكون وجهه الى اصله و مرجعه اليه

الفصل الثاني في بيان كيفية تصرفها في البدن

اعلم ان الله تعالى خلق البدن ألة للروح والروح مقبل على البدن مقيد له ومتعلق به تعلق المتدبر والتصرف واول ما يظهر من نوره على الدماغ لان الدماغ منظره الخاص اتخذ من مقدمه حارسا ومن وسطه وزيرا ومن اخرة خزانة وخازنا وحافظا ومن جيع لاعضاء رجالا وركبانا (f. 6 v.) ومن الروح الحيواني خادما ومن البدن مركبا و من الدنيا ميدنا ومن الحياة مالا ومن الحركة تجارة ومن العلم ربحا ومن لاخرة مقصدا ومرجعا ومن الشريعة طريقة ومنهجا ومن الحواس جواسيس واعوانا ومن الدين درعا ومن العقل استارا و النفس بهذه

<sup>1.</sup> Códice بلهم عتمدون عام . — 3. Códice فقول . — 2. Códice بلهم

الصفة اقبلت على هذا الشخص الكثيف ووجهها الى بارثها لا تشتغل فى مدة هذا السفر لا بطلب العلم لان يكون حلية فى دار لاخوة لان حلية المال والبنين زينة الحال الدنيا كقوله تعالى المال والبنون زينة الحياة الدنيا فكها ان العين مشغولة بروية المنظورات والسمع مواظب على لاستهاع لاصوات واللسان مهيز لتركيب لاقوال والروح الحيواني مريد للذات الغضبية والروح الطبيعي محب للذات لاكل والشرب فالروح الطهشنة اعنى القلب لا يريد لا العلم ولا يرصى والشرب فالروح الطهشنة اعنى القلب لا يريد لا العلم ولا يرصى على لا به يعلم ويتعلم طول عمرة ويتجلى بالعلم جميع ايامه الى علم المادن لا لمراداته ومجئة اصله

الفصل الثالث في بقاء النفس بعد خراب البدن وبيان مراتبها في السعادة والشقاوة

اعلم آن الجوهر الذي هو الانسان في الحقيقة لا تنفني بعد الموت ولا يبلى بعد المفارقة عن هذا الجسم بل هو باق ببقاء الجسد (sic) خالقه تعالى وذلك لان جوهر اقوى من البدن لانه متحرك هذا البدن ومدبرة ومتصرف فيه والبدن منفعل عنه تنابع له فاذا لم يصر مفارقته عن البدن ووجودة مثاله ان من كان مالكا لشيء ومتصرفا فيه فاذا بطل ذلك الشيء لم يبطل المالك ببطلانه ولهذا فان كانسان اذا نام بطل عنه الحواس ولادراكات وصار ملقى كالميت فان البدن له حالة شبيهة بحال الموتى كها قال عليه السلام النوم الموت ثم ان الانسان في نومه يدرك الغيب في المنامات الصادقة حيث (٢٠٥٠) لا تيسر له في اليقظة فذلك برهان قاطع

<sup>.</sup> نُومُ اخ Códice . - 2. Códice .

على أن الروح غير محتاج الى هذا البدن بل لا تصعف بمفارقة البدن ويتقوى بتعطله فاذا مات البدن تنحلص جوهر النفس عن حبس البدن فاذا فارقت عن حبس البدن لا تخلو عن ثلاثة اقسام لانبها اما ان يكون كاملة فى العلم والعمل او ناقصة فى العلم والعمل واما ان يكون ناقصة في العمل كاملة في العلم او بالعكس آما الكاملون في العلم والعمل فهم السابقون ولهم الدرجة القصوى في جنات النعيم فيختلقون <sup>2</sup> من العوالم الثلاثـة بعالم الغيب <sup>3</sup> ويجتذبون الى الانوار الالهية والملأ الاعلى بجذاب الابرة الى جبل عظيم من المغناطيس فنودى من ملا اعلا يا ايتها النفس المطمئنة ارجعي الى ربك راصية مرصية فادخلى في عبادى وادخلى جنتي واما الذين قد انحطّت رتبهم من درجة هولاء الكاملين علما وعملا وهم المتوسطون فيكونون آماً كاملين في العلم (f. 8 r.) دون العمل؛ آما الكاملون في العلم دون العمل فهم يكونون محجوبين من العالم العلوى مدة ٥ حتى ينكشف عنهم تلك الهيثات الظلمانية التي حصلت بسبب الاعمال الردية التي كانوا يعملونها في حياتهم في الدنسيا ويتـقرر فسيهم الحسياة النورية قليلا قليلا فيستضلصون الى عالم القدس وياحتقون الى هولاء السابقين واما الكاملون في العمل دون العلم من قسم المتوسطيس وهم المتزهدون من اهل الشرايع الذين يعملون الصالحات ويؤمنون بالله واليموم كالخرويتبعون كانبياء عليهم السلام فسيما امروا ونهوا عنه ولكن لا يكون لهم حظّ زيادة حظّ من حقائق العلوم ولا يعرفون

<sup>1.</sup> Estas tres últimas palabras al margen. — 2. Códice فيحتلفون . — 3. Códice العون . — 4. Seguramente que el copista omitió por olvido el segundo extremo de esta proposición disyuntiva, que sería : او . — 5. Códice مرة

اسرارها ولا اسرارا التنزلات الالهية وتاويلاتها فيهم اذا تتحلصواء من ابدانهم انجذبت نفوسهم الى الافلات وعرجوا الى السهوات فشاهدوا جميع ما قيل لهم في الدنيا من (.8 v.) اوصافي الجنة في غاية الشرفي والرتبة يلبسون فيها من سندس واستبرق وحلوا اساور من فضة متكثين فيها على الارائك لا يرون فيها شمسا ولا زمهريوا واما الناقصون في العلم والعمل فيهم النازلون في المرتبة السفلي المغهسون في بحر ظلمات الآثام المنكتون في قعر الاجرام العنصرية المتخيبون والحلول في دار البوار جهنم فهذا شرح مراتب الارواج البشرية بعد المفارقة عن الاجسام والمهاجرة الى دار الاخرة

الفصل الرابع في بيان قابليتها للعلوم وبيان احتياجها الى العلوم اعلم المحلم ان العلوم كثيرة بالقوقه في جيع النفوس كانسانية وكلها قابلة لجميع العلوم وانما تفتوت نفس من النفوس حظها منها بسبب طا وعرض عارض يعرض عليها من خارج كها قال النبي عليه السلام وعرض عارض يعرض عليها من خارج كها قال النبي عليه السلام الناطقة كانسانية اهل لانسان حنيفا فاختالهم الشيطان فالنفس الناطقة كانسانية اهل لاشراق النفس الكلى عليها ومستعدة لقبول والصور المعقولة عنها بقوة الطهارة الاصلية وصفاتها كاولية وذلك عرض بعضها في هذه الدنيا ويعتنع عن ادراك المحقائق بسبب امراض مختلفة واعراض شتى ويبقى بعضها على الصحة كلاصلية بلا مرض وفساد وتنقبل العلوم ابدا ما دامت حيّة فالنفوس الصحيحة هي وفساد وتنقبل العلوم ابدا ما دامت حيّة فالنفوس الصحيحة هي عالم الكون والفساد فان النفوس اطباء لنفوس ودعاة الخلق الى صحة عالم الكون والفساد فان النفوس اطباء لنفوس ودعاة الخلق الى صحة

<sup>1.</sup> Códice المنكثّون. — 2. Códice المنكثّون. — 3. Códice المنخييون. — 4. Códice القوية. — 5. Códice القوية. — 6. Esta palabra al margen.

الفطرة وآماً النفوس المريضة في هذه الدنيا الدنية فصاروا على مراتب بعصهم تاثر بهرص المنزل تاثيرا صعيفا وبذا غهام النسيان من جواهرهم فيشتغلون بالتعلم ويطلبون الصحة كلاصلية فيزول مرضهم بادنى معالجة (f. 9 v.) وينقشع اى ينكشف غمام نسيانهم باقل تذكر وبعصهم يتعلمون طول عبرهم ويشغلون بالتصصيل والتصحير جيع ايامهم ولا يفهمون شيا لفساد امزجتهم فان المزاج اذا فسد لا يقبل العلاج وبعضهم يتذكرون ويئسون ويبرتاضون ويجدون نورا قليلا واشراقاً صعيفا وهذا التفاوت انما ظهر من اقبال النفوس على الدنيا واستغراقها ه فيها بحسب قوتها وضعفها واذا زال مرضها تعلم انها كانت عالمة باول فطرة وصافية فى بداية الاختراع وانما جهلت الانها مرضت بصحة الجسد الكثيف والاقامة بهذا المنزل الكدر والمحل المظلم بل فاتها العلم الاصلى الغريزى بطريان المرض هو اقبالها على تربية الجسد وتمهيد قاعدته ونظم اساسه ولاب المشفق لولدة اذا قبل على رعاية الولد اشتغل بمهماته وينسى جيع كلامور ويكتفى بامر واحد وهو امر الولد فان النفس لشدة شفقتها اقبلت على هذا الشخص واشتغلت بعمارته ورعايـته ولاهتمام بمصالحه (f. 10 r.) واستغرقت فى بحر الطبيعة بسبب صعفها فاحتاجت في اثناء العمر الى التعلم ظلبا لتذكار ما قد نسيت وطلبا لوجدان ما قد فقدت وليس التعلم الا رجوع النفس الى اصلها والى اخراج ما فى القوة الى الفعل ظلبا لتكميل ذاتها ونيل معادتها واذا كانت النفس صعيفة لا تهتدى الى حقيقة اهليتها تمتسك وتعتصم بمعلم مشفق عالم كامل وتستغيث اليه ليعينها

<sup>1.</sup> Códice وبدا عمام. — 2. Estas dos últimas palabras al margen. — 3. Códice ونيلي. — 4. Códice ونيلي.

على طلب مرادها وما هو لها كالمريض الذي يكون جاهلا بمعالجة ويعلم أن الصحة شريفة محمودة مطلوبة فيرجع إلى طبيب مشفق ويعوض حاله عليه ليعالمجه ويـزيل عنه مرضه وقد راينا عالما يهرض بمرض خاص كالمراس والصدر فتعرض نفسه على جلة العلوم وينسى جميع معلوماته ويسترفى حافظته وذاكرته جيع ما حصل فى سابق عمره فاذا صرِّ فعاد الشفا اليه بـزوال النسيان عنه ويوجع النـفس الى معلوماتها فتـذكـر ما قد نسيت (.r. 10 v.) في ايـام المـرض فعلمنا ان الـعلوم ما فنيت وانما نسيت والفرق بين المحو والنسيان فان المحو فناء النفوس والرسوم والنسيان لباس النفوس والرسوم فيكون كالغمام والسحاب الساتر لنورا الشهس عن ابصار الناظرين لا كالغروب الذي هو اختفاء \* الشهس من فوق كارض الى اسفل فالتعلم هو ازالة المرض العارض من جوهر النفس لتعود الى ما علمت في أول الفطرة فاذا عرفت السبب في مواد التعلم وحقيقة النفس فاعلم ان النفوس المريضة تحتاج الى التعلم وانفاق العمر فى تصصيل العلوم واما النفس التي يخف مرضها ويكون علتها صعيفة وسترها دقيقا وغمامها رقيقا ومزاجها صحيحا لا تحتاج الى زيادة تعلم وطول تعب بل يكفيها ادنى تفكر لانها ترجع بالتفكر الى اصلها وتطلع على مخفياتها فيخرج ما فيها بالـقوة الى الفعل ويصير ما هو مركوز فيها جليـة عليها فيتم امرها ويكمل شانها وتعلم اكثر الاشياء في اقل ايام وتعبر بتميز العلوم حسن النظام فيصير (f. 11 r.) عالما كاملا متكلما يشتىفى 3 بالاقبال على النيفس الكلى وتستفيص بالاستقبال على النفوس الجزئية وتنقطع عرق الحسد واصل المحقد وتعرض عن فضول الدنيا واذا وصلت الى هذ؛ المرتبة فقد علمت

<sup>1.</sup> Códice انت فان - 2. Códice النور - 3. Códice النور النور - 3. Códice النور

و بحت وفازت فهذا هو المطلوب لجميع الناس فان النفس اذا تعلمت وارتاضت بالعلم والعمل ثم تفكر في معلوماتها شرط التفكر ينعلج عليها باب الغيب كالتاجر الذي يتصرف في ماله شرط التجارة ينفتح عليه ابواب الربح واذا سلك طريق الخطا يقع في مهالك الخسران فالمتفكر اذا سلك سبيل الصواب يصير من ذوى كلالباب وينفتح روية من عالم الغيب في قلبه فيصير عالما كاملا عاقلا ملهما مويدا كما قال عليه السلام تفكر ساعة خير من عبادة سبعين سنة

الفصل الخامس في بيان طريق حصول العلوم

اعلم ان علم الانسان يحصل (١٠٠٠) من طريقين احدمها من التعلم الانساني والثاني الرباني اما الطريق الاول فهو التعلم الانساني فطريق مسلوك محسوس يقربه جيع العقلاء وهذا التعلم يكون على وجهين احدهما من خارج وهو التحصيل بالتعلم والاخر من داخل وهو الاشتغال بالتفكر والتفكر في الباطن بمنزلة التعلم في الظاهر فان التعلم استفادة النفس عن الشخص الحزئي والتفكر استفادة النفس الكلى والبفس الكلى والبفس الكلى اشد تاثيرا واقوى تعليما من جيع العلماء والعقلاء وأذا غلبت القوى البدنية على النفس يحتاج المتعلم الى زيادة التعلم في طول المدة وتحمل المشقة والتعب في طلب الفائدة وإذا غلبت نور القلب على اوصافي الحس يستغني الطالب بقليل التفكر عن كثير التعلم فإن النفس القابل يجد من الفوائد بتفكر ساعة ما لا يجد نفس المحاهل بتعلم سنة فاذًا بعض الناس يحصلون العلم بالتعلم وبعضهم بالتفكر فان الانسان لا نسان التفكر فان الانسان لا

<sup>1.</sup> Esta palabra al margen. — 2. El códice تتصلون; pero debajo y de la misma mano dice بيان, y debajo de esta correccion añade بيان.

يقدر ان يتعلم جيع كلاشياء من الجنزئيات والكليات بل يتعلم شيئا ويستخرج بالتفكر من العلوم شيئا واكثر العلوم النظرية والصنائع العلمية استخرجها نفوس الحكماء بصفاء ا ذهنهم وقوة فكرهم من زيادة تعلم وتعصيل ولولا ان تستخرج بالتفكر شيئا من معلومه كاول لكان يطول: كلامر على الناس اما الطريق الثانبي وهو التعليم الربانبي وذلك على وجهين الاول القاء الوحى وهو ان النفس اذا كملت بذاتها يزول عنها دنس الطبيعة ودرن الحرص وكلامل ويتنفصل نظرها عن الشهوات الدنيوية وتقبل بوجهها على باريها ومنشائها وتتمسك بوجود مبتدعها وتعتبد على فيض نورة والله تعالى بحسن عنايته يقبل على تلك النفس اقبالا كليا وينظر عليها نظرا الهيا ويشخذ منها لوحا ومن العقل: الكلى قلها وينقش فيها جيع علومه ويصير العقل؛ الكلى كالمعلم والنفس المقدس كالمتعلم فيحصل جيع (f. 12 v.) العلوم لتلك النفس وينقش فيها جيع الصور من غير تنفكر وتعلم ومصداق هذا قبول الله تعالى لنبيه وعلَّمك ما لم تكن تعلم كلاية فعلم كانبياء اشرف مرتبة من جيع علوم الخلايق لان حصوله من الله تعالى بلا واسطة ووسيلة وبيان هذا يوجد في قصة ادم والملائكة فانهم تعلموا طول عمرهم وحصلوا كثير العلوم حتى صاروا اعلم المخلوقات واعرف الموجودات وادم لما جاء ما كان عالما لانه ما تمعلم وما راى معلما فشفاخرت الملائكة عليه وتجبروا وتكبروا وقالوا تحن نسبي بحمدك ونقدس لك ونعلم حقائق لاشياء فرجع ادم الى باب خالقه واقبل بالاستعاذة • على الرب تعالى فعلَّم كلسماء كلها ثم عرضهم على الملائكة فقال انبثوني باسهاء هولاء ان كنتم صادقين فصغر حالهم عند ادم وقبل علمهم وانكسرت سفينة 1. Códice بصفاً. — 2. El códice يطلول عالم. — 3. El códice dice . — 4. Idem. — 5. Códice تالاستعازة

جبروتهم فغرقوا افى بحر الفخر وقالوا لا علم لنا لا ما علمتنا فقال تعالى يا ادم انبثهم باسهائهم فانباهم ادم عن مكتومات (f. 13 r.) العام ومستورات كلامر فستقرّر كلامر عند العقلاء ان العلم الغيمبي المتولد عن الوحى اقوى واكهل العلوم المكتسبة وصار علم الوحبي للانبياء وحق الرسل حتى اغلق الله تعالى باب وحي في عهد سيدنا محمد صلى الله غليه وسلم فكان رسول الله صلى الله عليه وسلم خاتم النبيين واعلم الناس وافصح العرب والعجم وكان يقول ادّبني ربى فاحسن بادبي وقمال لـقومه آنا اعلمكم بالله واخشاكم مـن الله تـعالى وانما كان علمـه اشرف واكهل واقوى لانه حصل عن التعليم الرباني وما اشتغل قط ا بالتعلم الانساني 4 فقال الله تعالى علمه شديد القوى والثاني الالهام وكلالهام تنبيه ٦ النفس الكلى للنفس الجزئبي لانساني على قدر صفائه ٥ وقوله وقوته واستعدادة والعلم الحاصل عن الوحى يسمّى علما نبويا والذى يحصل من الالهام يسمّى علما لدنيا والعلم اللدني هو الذي لا واسطة في حصوله بين النفس وبين البارى تعالى وانما هو كالصو من السراج الغيب (f. 13 v.) يقع على كل صاف فارغ لطيف وذلك ان العلوم كلها محصولة معلومة في جوهر النفس الكلي لاوّلي الذي هو من الجواهر المفارقة: الاولية المحصة وهو بالنسبة إلى العقل الأول كنسبة حوا الى ادم عليهما السلام وقد بيّن ان العقل الكلى اشرف واكهل واقوى واقرب الى البارى تعالى من النفس الكلى وهو اعتر والطف وأشرف من سائمر المخلوقات فمن افاضة العقل الكلى يسولد

<sup>1.</sup> Códice فعرقوا. — 2. له falta en el Códice; pero así consta en el texto alcoránico, II, 30. — 3. Esta palabra está al margen. — 4. Códice صفاته. — 5. Esta palabra está al margen. — 6. Códice صفاته. — 8. Esta palabra al margen.

الوحبي ومن اشراق النفس الكلي يتولد كالهام فالوحي حلية كانبياء وكالهام زينـة لاولياء وكما ان النـفس دون العقل فالولى دون النببى فلذلك الالهام ا دون الوحي فهو صعيف بالنسبة الى الوحي وقوى بالاضافة الى الرويا فالعلم علم كانبياء ولاولياء فاما علم الوحى فهو خاص بالرسل موقـوف عليهم كها كان لادم وموسى وابراهيم وغيرهم من الرسل صلوات الله عليهم اجعين والفرق بين الرسالة والنبوة فان النبوة هو قبول النفس (f. 14 r.) القدس حقايق المعلومات والمعقولات الى المستفذين والمتبايعين و والعلم اللدني يكون لاهل النبوة والولاية كما حصل الخضر عليه السلام حيث اخبر الله تعالى عنه فقال وعلَّمنا، من لدنَّا علما وقال امير المومنيس؛ على رضى الله عنه ان النبعي صلوات الله عليه و سلامه ادخل لسانـه في فـــــى فــانفـــــــ في قلبي الف باب من العلم ومع كل باب الف باب فاذا اراد الله بعبد خيرا رفع الحجاب بينه وبين النفس الكلى الذي هو اللوح فيظهر فيها اسرار بعص المكنونات وينتقش فيها معاني تلك المكنونات فتعبر النفس عنها كما شاء الى من يشا من عبادة وحقيقة الحكمة تنال من العلم اللدني وما لم يبلغ النفس هذه المرتبة لا يكون حكيما الن الحكمة من مواهب الله تعالى يبوتى المحكمة من يبشا ومن يبوتى المحكمة فقد اوتني خيىرا كثيىرا وهم الواصلون مرتبة العلم اللدني المستغنون عن كثرة التحصيل وتعب التعلم فيتعلمون قبليلا ويعلمون

<sup>1.</sup> Códice المالي. — 2. Estas tres últimas palabras no tienen evidentemente relación con la frase anterior; y como además falta la definición de النبوة, sospecho que el copista debió omitir quizá una linea que no me atrevo á suplir. — 3. Esta palabra está al margen. — 4. Al margen; pero dice المنتقين, anuque borrado por el mismo copista. — 5. Esta palabra, entre lineas; pero por error.

كثيرا ويتعبون يسيرا (٢٠ ١٤ ٠٠) ويستريحون طويلا واعلم ان الوحى اذا انقطع وباب الرسالة اذا انسد استغنى الناس عن الرسل واظهار الدعوة بعد تصحيح الحجة وتكميل الدين كما قال الله تعالى اليوم اكملت لكم دينكم وليس من الحكمة اظهار زيادة الفائدة من غير حاجة واما باب الالهام فلا يسد ومدد النفس الكلى لا ينقطع لدوام صرورة النفوس و حاجتها الى تاكيد وتذكير فكما ان النفوس استغنوا عن الرسالة والدعوة احتاجوا الى التذكير والتنبيه الاستغراقهم في الوساوس والشهوات و الله تعالى اغلق باب الوحى الان ما اتى به نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم من الكتاب والسنن مشتمل على جيع نبينا صلى الله تعالى عليه وسلم من الكتاب والسنن مشتمل على جيع ما يحتاج اليه من امر الدنيا والاخرة فصلح لجميع الامم في جيع المزمان والفرق ويغنى عن احوال اخر الاستحسان العقول وتلقى الطباع السليمة ووفاء الغرض وفتى باب الالهام جعه ورتب المراتب العلم ان الله لطيف بعبادة يسرزق من يشاء بغير حساب والله اليعلم ان الله لطيف بعبادة يسرزق من يشاء بغير حساب والله تعالى (٢٠ ١٥ تاله وعونه على الله وعونه الموالة المور الدنيوى والاخروى تامت الرسالة بعهد الله وعونه المواهد الله وعونه المواهد الله وعونه الله وعونه الله وعونه المواهد الله وعونه والله وعونه المولى المولى والله وعونه الله وعونه الله وعونه الله وعونه والله وعونه الله وعونه والله وعونه والله وعونه الله وعونه والله وعونه والله وال

<sup>1.</sup> Códice الدعوة بعد استغنى الناس عن الرسل واظهار النج Pero estas palabras repetidas estan borradas por el copista mediante puntos rojos. — 2. Códice التذكير al margen.

# TRATADO ACERCA DEL CONOCIMIENTO DEL ALMA Y DEL ESPÍRITU

POR

# el doctor maximo monidin abenarabi

Este es el Tratado sobre el conocimiento del alma y del espíritu, obra del príncipe de los místicos especulativos y rey de los videntes, el único que en su tiempo mereció por antonomasia este nombre y en quien todo su siglo se sintetiza, el doctor máximo, Mohidín Mohámed, de la tribu de Hátim, español, de la tribu de Tay.

En el nombre de Dios, el misericordioso y compasivo. Gloria á Dios que hermosea los corazones de sus siervos elegidos con la lumbre de la santidad y educa sus espíritus con solicitud bondadosa y abre la puerta de la intuición del *Uno* á los sabios videntes con la lámpara de la ciencia racional.

Bendiga Dios á Mahoma, señor de los profetas, á quien toda invocación y todo honor corresponde de derecho, y bendiga así mismo á su familia, habitante de la Ciudad santa y sagrada [de la Meca].

He escrito este tratado acerca de la ciencia del alma y lo

he ordenado en cinco capítulos:

1º Demostración de que la sustancia del alma es distinta de la del cuerpo, y explicación compendiosa del sentido de la palabra alma.

2º Exposición del modo de obrar del alma en el cuerpo.

3º De la supervivencia del alma después de la destrucción del cuerpo, y explicación de los diferentes rangos de felicidad é infelicidad [que ha de ocupar]. 4º Aptitud del alma para adquirir las ciencias, y necesidad que de éstas tiene.

5º Método para la adquisición de las ciencias por el alma.

## CAPITULO 1º

DEMOSTRACIÓN DE QUE LA SUSTANCIA DEL ALMA ES DISTINTA DE LA DEL CUERPO, Y EXPLICACIÓN COMPENDIOSA DEL SENTIDO DE LA PALABRA « ALMA ».

Has de saber que este tratado versa sobre la cuestión más digna de preocupar al hombre: conocerse á sí mismo y lo que es consecuencia de este conocimiento, pues la ciencia de su propia alma sirve al hombre como de escalera para subir hasta el conocimiento de su Señor. Así lo da á entender el Legislador de todos los pueblos árabes y no árabes [Mahoma], cuando dice: « Quien conoce á su propia alma, conoce á su Señor¹. »

La palabra alma tiene que significar forzosamente lo mismo que cada uno de nosotros quiere significar cuando dice yo. Pero los sabios no están de acuerdo acerca de si el significado de esa palabra es este cuerpo visible y sensible ó algo distinto de él. La primera de estas dos opiniones es errónea y vana. Los que defienden que el alma es algo distinto de este cuerpo sensible, también discrepan entre sí: unos dicen que es cuerpo; otros, algo corpóreo, es decir, subsistente en el cuerpo; otros, en fin, dicen que ni es cuerpo ni cosa corpórea, sino una sustancia espiritual infundida sobre este molde corpóreo al cual

<sup>1.</sup> Cfr. Algazel; Dogmática, moral y ascética, por M. Asín, p. 723. Según la explicación, que da Algazel, de las palabras de Mahoma, el hombre es un compendio del universo, un microcosmos, y, por tanto, en él están como cifradas las perfecciones todas de Dios que ha creado el mundo y el hombre á su propia imagen y semejanza. Por eso, conociéndose bien á sí mismo, puede el hombre llegar por inducción á conocer á Dios.

<sup>2.</sup> قالب es la transcripción servil de καλάπους, molde (Cfr. Dozy, Supplément aux diction. arab., bajo قلب).

vivifica y lo toma como instrumento para adquirir los conocimientos y las ciencias, á fin de conseguir con éstas la perfección de su propia sustancia y llegar á conocer á su Señor y á las esencias reales de las cosas por El creadas. De esta manera se dispone á volver á la presencia de su Señor, cual uno de sus íntimos amigos, en un estado de felicidad que no ha de tener fin.

Esta es la doctrina de los metafísicos, de los teólogos y de los místicos, pues éstos han visto por experiencia intuitiva la sustancia de sus propias almas, al despojarse de la envoltura de sus cuerpos é identificarse con las luces divinas.

Has de saber que Dios creó al hombre formándolo de dos cosas diferentes: una es el cuerpo tenebroso y grosero, sometido á la generación y á la corrupción, físicamente formado de la tierra y cuyo ser no consigue su perfección sino por otro; otra es el alma, sustancia simple y luminosa, perceptiva y activa, que mueve y da la perfección á los órganos y á los cuerpos<sup>1</sup>.

Dios organiza el cuerpo físico con los elementos nutritivos; con la sangre le da crecimiento; afirma después su base, combina proporcionadamente sus humores, conforma sus distintos miembros y hace surgir de su divino decreto, universal, simplicísimo, eficiente, la sustancia del alma<sup>2</sup>.

No entiendo, pues, por alma aquella potencia que busca el alimento y que reside en el hígado, ni tampoco aquella otra que provoca el movimiento del concupiscible y del irascible, ni aquella en fin que reside en el corazón y engendra la vida.

2. Alusión al texto alcoránico بقل الروح من امر ربى, cuyo sentido se

explica más adelante.

<sup>1.</sup> Mohidín, como todos los sufies é ixraquies, adoptó de los neoplatónicos la costumbre de aplicar los nombres de luz, luminoso à lo espiritual, y de tiniebla, tenebroso à lo corpóreo (Cfr. Dictionary of the technical terms; edic. Sprenger, pág. 1394, bajo النور, edic. Constantinopla, año 1298 H., pág. 85, 86).

Esta última potencia, en efecto, se llama espíritu animal y sus funciones son la sensibilidad, el movimiento, la concupiscencia y la ira. Aquella otra potencia que busca el alimento para apropiárselo y reside en el hígado, se denomina espíritu natural cuyas funciones propias son la digestión y la excreción. Las potencias formativa, generativa, nutritiva y todas las restantes potencias particulares, son siervas del cuerpo, como el cuerpo es siervo del espíritu animal<sup>1</sup>.

Sólo pues entiendo por alma aquella sustancia perfecta y simple cuyas funciones no son otras que la memoria sensible é intelectual, la cogitativa, el discernimiento y la visión<sup>2</sup>, que es capaz de recibir todo lo cognoscible y que jamás se cansa de recibír las formas abstractas separadas de la materia. Esta sustancia es jefe de los espíritus y gobernador de las potencias : todo está á su servicio y se somete á su mandato. El alma racional, es decir, esta sustancia, recibe de cada escuela diferentes nombres. Los filósofos la llaman alma racional. El Alcorán la denomina alma tranquila4 y espíritu del mandato [divino]5. Los sufíes la llaman corazón<sup>6</sup>. Pero esta diferencia en los nombres no implica distinción en el significado, que es uno sólo, pues, á nuestro juicio, corazón, espíritu y alma tranquila son nombres del alma racional que es la sustancia del ser viviente, activo y perceptivo.

Has de saber que los escritores dan definiciones muy

1. En todo este párrafo, Mohidín parece adoptar la clasificación que los médicos árabes hacen de las potencias en naturales (طبیعیة) y animales (طبیعیة) (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1230, bajo (القوة)).

2. Como se ve, atribuye aquí Mohidín al alma todas las potencias cognoscitivas, así las del orden sensible (visión, memoria), como las del

intelectual (cogitativa, discernimiento).

- 3. Entiéndase de los espíritus natural y animal de que antes se habla. Este calificativo del alma racional equivale al de τὸ ἡγεμονικόν que usó Plotino tomándolo de los estóicos.
  - 4. Alcorán, LXXXIX, 27 (Cfr. Algazel, Dogmatica, etc., pág. 431).

5. Alcorán, XVII, 87.

6. Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1170, bajo القلب.

diferentes acerca de esta preciosa sustancia, pero sostienen opiniones muy semejantes. Los motacálimes, que se distinguen en la ciencia polémica, estiman que el alma es un cuerpo adosado á este cuerpo grosero; de modo que no aprecian distinción entre el espíritu y el organismo sino por razón de la sutilidad y el espesor. Algunos juzgan que el espíritu es un accidente. Hay médicos que se inclinan también á esta opinión; pero otros creen que el espíritu es la sangre'. Todos ellos se han cuidado sólo de examinar deficientemente los datos de su propia fantasía, sin buscar el tercer miembro de la división. Porque has de tener en cuenta que son tres esos miembros : el cuerpo, el accidente y la sustancia simple. El espíritu animal es un cuerpo sutil, al modo de una lámpara encendida, colocada en el vaso del corazón, es decir, en aquella [viscera] de forma de piña, suspendida dentro de la caja torácica. La vida es el esplendor de esa lámpara. La sangre es su aceite. La sensibilidad y el movimiento son su luz. El deseo es su calor; la ira, su humo. La potencia que busca el alimento y que reside en el hígado es su criado y guardián.

Este espíritu se encuentra en todos los animales, pues es común á los brutos y al hombre. Este espíritu, pues, es cuerpo, y sus efectos, accidentes. El no es capaz de dirigirse á la ciencia, ni conoce el método de [inducir por] sus efectos [la existencia] ni la esencia del [Supremo] Artífice. Es tan sólo un siervo cautivo que muere con la muerte del cuerpo. Si el aceite de la sangre aumenta, extínguese aquella lámpara por el aumento del calor, y si disminuye, extínguese también por el aumento del frío. Su extinción es causa de la muerte del cuerpo<sup>2</sup>. La palabra del Creador y las prescripciones morales del

<sup>1.</sup> Un resumen bastante completo de las diversas definiciones del espíritu según filósofos, motacálimes y médicos, puede verse en el Dictionary de Sprenger, pág. 541, bajo

<sup>2.</sup> Todo este símil del espíritu animal comparado con la lámpara, se encuentra literalmente en el Ihía de Algazel, tomo IV, pág. 84, linea 20. Mohidín no ha hecho más que abreviarlo.

Autor de la ley revelada [Mahoma] no se dirigen á este espiritu, por que los brutos y todos los animales carecen de personalidad moral para ser jurídicamente responsables; y si el hombre es sujeto apto para recibir la promulgación é imposición de la ley, eso se debe á otra entidad que en él existe. Esta entidad es el alma racional, el espíritu tranquilo. Este espíritu no es cuerpo ni accidente, porque procede del decreto de Dios, como Dios mismo refiere: « Di : El espíritu procede de mi Señor ». Y en otro lugar : «; Oh alma tranquila! Vuelve á tu Señor, satisfecha y agradable. » Ahora bién : el decreto del Creador no es cuerpo ni accidente, sino una potencia divina, como el entendimiento primero, que es el cálamo [divino]2, y el alma universal, que es la lámina [reservada]', y como las demás [sustancias] separadas [de la materia]5, según dicen algunos sabios.

1. Alcorán, XVII, 87. Mohidín interpreta este texto alcoránico en su Tafsir (Edic. Cairo, 1317 H.), tomo I, pág. 192, así: « Quiere decir que no pertenece el espíritu al mundo corpóreo, y que, por tanto, no puede nadie explicar su esencia á aquellos hombres cuyas facultades de conocer, limitadas á las apariencias corpóreas, no trascienden jamás el mundo de lo sensible...; por el contrario, pertenece el espíritu al mundo del decreto [divino], es decir, de la creación [ex nihilo], que es el mundo de las esencias separadas de la materia, de las sustancias exentas de figura, color y relación especial ».

2. Alcorán, LXXXIX, 27. — Mohidín interpreta este texto en su Tafsir, t. II, pág. 196, así: «¡ Oh alma tranquila, es decir, que ha conseguido yá el reposo y la luz de la certeza por haber puesto en Dios su confianza contra toda turbación, Vuelve á tu Señor, es decir: una vez que has conseguido ser agradable á Dios, vuelve hacia El, satisfecha de El! »

3. Alusión al texto alcoránico, XCVI, 4: الذي علم بالقلم: «[Dios] enseñó [al hombre] con el cálamo. » Mohidín dice en su Tafsir, t. II, pág. 201: « Con el cálamo, es decir, con el cálamo supremo, que es el espíritu primero y máximo » (Ctr. Dictionary de Sprenger, pág. 1027-30, bajo العقل).

4. Alusión al texto alcoránico, LXXXV, 22 : في لوح محفوظ. Mohidín, como todos los sufíes, identifica la lámina reservada con el alma universal, que en su cosmología es la segunda emanación de Dios (Cfr. Dic-

tionary de Sprenger, p. 1291, bajo اللوح).

5. انجواهر المفارقة « las sustancias separadas » son las que Aristóteles

Sábete pues, hermano mio, que tu alma es una de las potencias del alma universal de las esferas celestes : ni tu alma es toda ella, ni de ella está separada, como tu cuerpo es una parte del mundo de los cuerpos, sin que él sea todo ese mundo, ni tampoco de él esté separado. Esas potencias son sustancias simples, separadas de la materia; más aún: son formas abstractas, inteligibles é insensibles. El espíritu, el corazón, pertenece á la categoría de esas sustancias : no son susceptibles de corrupción, no perecen ni mueren; antes por el contrario: se separan del cuerpo y esperan volver á él en el dia de la resurrección, como la Revelación enseña. En las ciencias filosóficas consta, por demostraciones apodícticas decisivas y por argumentos evidentes, que el espíritu racional no es cuerpo ni accidente, sino una sustancia subsistente, permanente, incorruptible. Nos creemos pues excusados de reproducir aquí la prueba y de repetir los argumentos. El que quiera comprobarlos, consulte los libros que tratan de esta materia 1. Supuesto que Dios mismo considera al espíritu como una entidad que dice relación á su divino decreto y poder, cuando dice : « Soplé en él de mi espíritu » 1, « Di : El espíritu procede del decreto de mi Señor», « Soplamos en él de nuestro espíritu', resulta que Dios es demasiado excelso para que El refiera á su propia esencia algo que sea cuerpo ó accidente, ya que estas dos categorías de seres son de vil naturaleza y mudables, cesan rápidamente de existir y son corruptibles. Cuando encontramos pues estos versículos alcoránicos y estas razones apodícticas, conocemos que el espíritu es una sustancia simple, per-

y los neoplatónicos llamaron τὰ κεχωρισμένα: Dios, las inteligencias de las esferas celestes y las almas humanas separadas de los cuerpos. Plotino (Enn. VI, 4, 16) las denomina τὰ ἀπαλλαγη.

<sup>1.</sup> Cfr. Avicena en تسع رسائل, pág. 23. Item, Algazel, Dogmática etc. pág. 831 y siguientes.

<sup>2.</sup> Alcorán, XV, 29 y XXXVIII, 72. Cfr. Algazel, Dogmática etc. pág. 692 y siguientes.

<sup>3.</sup> Alcorán, XXI, 91 y LXVI, 12.

fecta, viviente, susceptible, por lo tanto, de la rectitud moral religiosa y de la cualidad contraria á ésta. El espíritu natural y el animal y todas las facultades orgánicas, así externas como internas, son todas ellas como ejércitos á su servicio. [Conocemos también entonces] que aquella sustancia recibe las formas de los objetos cognoscibles y las esencias de los seres reales, sin ocuparse de los individuos singulares y concretos [que poseen esas esencias], pues el alma puede conocer la esencia de la humanidad, sin que tenga que ver individuos concretos, como conoce los ángeles y demonios y no necesita ver los individuos [de estas especies]<sup>1</sup>.

Dicen algunos sufíes que el corazón [es decir, el alma] tiene un ojo, como el cuerpo, y que así, ve con el ojo exterior lo externo, y ve con el ojo del corazón las esencias. Y dice el Profeta que « no hay corazón que no tenga dos ojos con los cuales percibe lo que está oculto; y cuando Dios quiere hacer bien con alguno de sus siervos, ábrele los dos ojos de su corazón para que vea lo que está oculto á sus miradas. »

Dice uno de los filósofos ortodoxos: Ten presente que el ojo es de dos especies: exterior é interior. El exterior pertenece al mundo sensible; el interior es de otro mundo, á saber, del mundo inteligible. Cada uno de estos dos ojos tiene un sol, por virtud del cual se realiza perfectamente la visión: uno es exterior y otro interior. El exterior pertenece al mundo de la sensación y es el sol sensible. El interior pertenece al mundo inteligible y es el Alcorán. Por medio de ambos soles se te revelan los misterios del Alcorán de una manera completa. Ya te he abierto la primera puerta del mundo inteligible. En este mundo existen maravillas, en cuya comparación estimarás como cosa vil el mundo presente. El que no emprende el viage hacia ese mundo, es una bestia y debe ser considerado como

<sup>1.</sup> Cfr. Algazel, Dogmática, etc. pág. 873. Item Avicena en تسع رسائل, pág. 21.

indigno de la diferencia específica que es esencial al hombre. Caminará extraviado, más todavía que la bestia. Por eso dice Dios: « Esos son como los irracionales; mejor: se extravían más que ellos. » Y este espíritu no muere por la muerte del cuerpo, porque Dios llama á su puerta y le dice: « Vuelve à tu Señor. » Solamente, pues, se separa y aparta del cuerpo; y por virtud de esta separación quedan inutilizados los hermanos [del espíritu]: las potencias animales y físicas; y cae el motor en reposo. A esta quietud se le llama muerte.

Los que siguen el método místico, es decir, los sufíes, emplean la palabra corazón para significar el espíritu; y como el espíritu procede del decreto divino, estará en el cuerpo como el extranjero, volverá el rostro hacia su origen y á él regresará.

#### CAPITULO IIº

EXPOSICIÓN DEL MODO DE OBRAR DEL ALMA EN EL CUERPO.

Has de saber que Dios creó el cuerpo como instrumento del espíritu, que se alberga en él cómo en su morada y con él queda atado y de él pendiente. Esta relación entre ambos consiste en que el espíritu gobierna y dirige al cuerpo. La primera manifestación de la luz del espíritu tiene lugar en el cerebro, que es como su atalaya propia: elige su parte anterior para guardián suyo; la parte media para ministro; la parte posterior para tesoro, tesorero y conservador de sus riquezas. Sírvese de todos los miembros, como infantes y ginetes; del espíritu animal, como esclavo; del cuerpo entero, como vehículo; del mundo, como hipódromo; de la vida, como riquezas; del movimiento, como comercio; de la ciencia, como ganancia; de la vida futura, como meta y lugar de regreso; de la ley revelada, como camino y vía recta; de los sentidos, como

<sup>1.</sup> Alcorán, VII, 178.

espías y esbirros; de la religión, como coraza; y del entendimiento, como escudo. El alma, en estas condiciones, dirígese pues hacia este individuo grosero [el cuerpo], mientras que su rostro se vuelve hacia su Criador, sin preocuparse, durante todo su viage, en otra cosa que en adquirir la ciencia para que le sirva de ornamento en la mansión de la vida futura, ya que la riqueza y los hijos son el ornato de la vida presente, como lo dice Dios¹: « La riqueza y los hijos son el ornamento de la vida de acá abajo. » Así pues como el ojo se ocupa en ver las cosas visibles, y el oído no hace más que escuchar los sonidos, y la lengua se distingue por la operación de formar las palabras, y el espíritu animal apetece los deleites de la ira, y el espíritu físico ama los placeres de la comida y la bebida, así también el espíritu tranquilo, es decir, el corazón, no quiere otra cosa que la ciencia, ni con ningún otro objeto se satisface, sino enseñando y aprendiendo durante toda su vida y adornándose con ella todos los dias, hasta que llega el momento de su separación [del cuerpo]. Si [el alma] dirige sus miradas á cualquier otro objeto distinto de la ciencia, es únicamente para utilidad del cuerpo, no porque ese objeto sea apetecible para ella ni le conduzca á su orígen2.

## CAPITULO IIIº

DE LA SUPERVIVENCIA DEL ALMA DESPUÉS DE LA DESTRUCCIÓN DEL CUERPO, Y EXPLICACIÓN DE LOS DIFERENTES RANGOS DE FELICIDAD É INFELICIDAD [QUE HA DE OCUPAR].

Has de saber que la sustancia [el alma], que es el hombre en realidad, no perece después de la muerte ni sufre aflícción

<sup>1.</sup> Alcorán, XVIII, 44.

<sup>2.</sup> La alegoría empleada por Mohidín, en todo este capítulo, está inspirada y á veces copiada de las que Algazel pone en su *Ihía* con idéntico objeto. Cfr. Algazel, Dogmática, etc. pág. 432 y siguientes.

después de su separación de este cuerpo, sino que sobrevive con una vida que Dios le crea<sup>1</sup>. Obedece esto á que la sustancia [el alma] es más poderosa que el cuerpo, del cual es motor, director y gobernante. En cambio, el cuerpo es algo pasivo respecto del alma á quien sigue; por eso no le daña [al alma] su separación del cuerpo.

El alma es como aquel que posee una cosa, y de ella dispone á su arbitrio: no se inutiliza, cuando esa cosa queda inútil. Y esta es la razón por la cual el hombre, cuando duerme, pierde [el uso de] los sentidos y las percepciones [de éstos] y viene á ser como el cadáver, porque el cuerpo adquiere una apariencia semejante al estado que es propio de los muertos, como dice el Profeta : « El sueño es hermano de la muerte. » Pero [eso no obstante], el hombre, mientras duerme, percibe el mundo invisible en los ensueños veraces2, de un modo que no le es fácil [conseguír] en la vigilia. Y esta es una decisiva prueba apodíctica de que el espíritu no necesita de este cuerpo; más aún: de que no se debilita por la separación del cuerpo, y en cambio se fortifica con la desaparición de éste, pues cuando muere el cuerpo, queda la sustancia anímica libre de la carcel corpórea.

Cuando el alma se separa de la cárcel del cuerpo, tiene que encontrarse en uno de estos tres casos: 1º perfecta en la ciencia y en la práctica; 2º imperfecta en ambas; 3º imperfecta en la práctica, pero perfecta en la ciencia, ó recíprocamente.

1º Los perfectos en la ciencia y en la práctica, son los que tendrán la primaíca y el más elevado rango en los jardines de la delicia, ocupando, de los tres mundos, el del

<sup>1.</sup> El texto dice literalmente « con la supervivencia del cuerpo, cuyo creador es Dios »; pero el contexto de toda la doctrina autoriza à pensar que la palabra عسدا debe ser error del copista, que yo dudo haber corregido acertadamente.

<sup>2.</sup> المنامات او الرويا الصادقة son los ensueños claros, fáciles de interpretar, que Aristóteles llamó εὐθυνειρία (Cfr. Le Guide des égarés de Maimónides, traduc, de Munk, tomo II, pág. 267, n° 2).

misterio<sup>1</sup>, y sintiéndose atraídos hacia las luces divinas y hacia el pleroma sumo' con una fuerza semejante á aquella con que la aguja es arrastrada hacia un gran monte de piedra imán. Desde el pleroma sumo descenderá [esta invitación]: 4 « Oh tú, alma tranquila, vuelve á tu Señor, satisfecha y agradable, y entra á [formar parte de] mis siervos; entra á mi paraíso. »

2º Aquellos cuyo rango es inferior al de estos perfectos en la ciencia y en la práctica, es decir, los que ocupan el grado intermedio, son ó perfectos en la ciencia sin la práctica [ó recíprocamente]. Los perfectos en la ciencia, pero sin la práctica, quedarán privados de la visión del mundo supremo, durante algún tiempo, hasta que se les quiten los velos de aquellas formas tenebrosas que les sobrevinieron, por causa de las acciones depravadas que hubieron cometido durante su vida en este mundo, y la vida luminosa ' vaya poco á poco estableciéndose en ellos

es para los sufíes el mundo de los seres inextensos é عالم الغنب . inmateriales, es decir, las inteligencias de las esferas celestes, los espíritus angélicos y las almas humanas. Denomínanlo también عالم الملكوت y pero es muy variable el sentido técnico de estas tres denominaciones en los varios autores (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1054, bajo العالم). En general, sin embargo, corresponde al mundo inteligible de Platón, que Jámblico denomina, como Plotino, πόσμος νοητὸς.

- 2. الملا كاهيل es, según los sufíes, el conjunto de las inteligencias separadas y de las almas universales (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1313, bajo XII). Equivale pues al mundo inteligible de los neoplatónicos, concebido al modo de los gnósticos, es decir; como el seno de la divinidad en el cual existen sus primeras emanaciones, absolutamente suprasensibles, que el gnóstico Saturnino llama αξ δυνάμεις του "Οντος y cuya reunión se denomina πληρώμα. A mi juicio, la palabra WI es transcripción servil de este término gnóstico, cuyos más remotos orígenes se encuentran en el libro De somn. de Filón (I, 21, p. 640), donde llama al mundo suprasensible, ό θετος τόπος καὶ ή τερά γώρα, el cual mundo está lleno de sustancias incorpóreas y de almas inmortales (πλήρης ἀσωμάτων λόγων · ψυχαὶ δέ εἰσιν άθάνατοι). Jámblico (V, 83) dice ἀποπλήρωσις.
  - 3. Alcorán, LXXXIX, 27.
- 4. Según los sufíes, esta vivificación de las almas se realiza á medida que reciben las luces divinas (Ctr. Dictionary de Sprenger, pág. 399 y .(الاحياء y اكيوة 401, bajo).

de manera persistente y sean rescatados para el mundo de la pureza<sup>1</sup>, agregándose á los que tienen la primacía. Los perfectos en la práctica, pero sin la ciencia, dentro del grupo de los que ocupan un rango intermedio, son los que hacen profesión de vida ascética, perteneciendo á alguna religión positiva, y practican las buenas obras, creen en Dios y en la vida futura y obedecen los preceptos positivos y negativos de los profetas, pero no poseen mérito alguno, sobreañadido á ése, por razón de la realidad positiva de sus conocimientos, pues no conocen los misterios de las ciencias ni los secretos de las revelaciones divinas ni el sentido místico de éstas.

Cuando éstos queden libres de sus cuerpos, sus almas serán atraídas hacia las esferas celestes y subiráná los cielos<sup>2</sup>, donde experimentarán todo cuanto en este mundo de acá abajo se les dijo de las excelencias del paraiso, aunque en un grado mucho más sublime y glorioso: vestirán seda y brocado, serán adornados con brazaletes de plata y reposarán sobre los escabeles, sin experimentar [el calor] del sol ni el frio glacial<sup>2</sup>.

3º Los imperfectos en la ciencia y en la práctica son los que descenderán á la mansión ínfima, serán sumergidos en el mar de las tinieblas de las culpas, serán arrojados al abismo de los cuerpos elementales, y cuyas esperanzas se verán frustradas, [sometidos] á habitar en la morada de perdición, en la gehena.

Tal es la explicación de los grados [que han de ocupar] los espíritus humanos, después de separarse de los cuerpos y emigrar al otro mundo.

- 1. Para algunos susies, عالم القدس significa el mundo de las ideas divinás exentas de los atributos propios de las criaturas y de las imperfecciones sísicas. Para otros, es el mundo de los nombres y atributos de Dios (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1054, bajo العالم).
  - 2. السموات son los cielos físicos, es decir, el firmamento.
  - 3. Alcorán, XVIII, 30 y LXXVI, 13, 21.
- 4. Toda esta explicación de los estados de ultra-tumba está inspirada en la doctrina ortodoxa que Algazel desenvuelve en su Ihía, t. IV, pág. 17-23.

#### CAPITULO IVº

APTITUD DEL ALMA PARA ADQUIRIR LAS CIENCIAS Y NECESIDAD QUE DE ÉSTAS TIENE.

Has de saber que los conocimientos son muchos en potencia en todas las almas humanas. Todas ellas son aptas para todos los conocimientos. Si algún alma está privada de alguna parte de estos conocimientos, es tan sólo por alguna causa que le sobreviene ó un accidente que le acaece de fuera, como dice el Profeta: « Ciertamente que Dios creó al hombre recto, pero Satanás le armó asechanzas ». Así, pues, el alma racional es digna de la iluminación del alma universal y posee disposición natural para recibir de ésta las formas inteligibles por la energía propia de su pureza original y de sus cualidades primordiales. Aquello a sobreviene accidentalmente á algunas almas en este mundo y las priva de percibir las esencias reales, por causa de enfermedades diversas y accidentes de varias clases; pero quedan otras almas, que conservan su salud original sin enfermedad ni corrupción alguna, las cuales reciben los conocimientos eternamente, mientras dura su vida. Estas almas buenas son las almas proféticas, aptas para recibir la revelación divina, para manifestar el milagro y para gobernar á su arbitrio en el mundo de la generación y corrupción 3, pues las almas son médicos para otras almas y llaman á los hombres hacia su salud nativa.

<sup>1.</sup> Καίως equivale, en el tecnicismo de los sufíes, é ixraquies á la palabra φωτίσμος que los neoplatónicos emplearon para significar el influjo propio del νοῦς sobre el alma humana. Plotino acostumbra á emplear la νοχ más metafórica κλλαμψις (Cfr. Enneadas, VI, 5, 8).

<sup>2.</sup> Es decir, la falta de esta iluminación.

<sup>3.</sup> عالم الكون والفساد es el mundo sublunar sujeto á la generación y corrupción substancial que Aristóteles denominó ἡ γένεσις καὶ φθόρα.

En cuanto á las almas [que están] enfermas en este mundo vil y bajo, vienen á ocupar [en él] grados [diferentes].

Unas, influídas aunque débilmente por la enfermedad [propia] de la mansión [en que viven], miran con horror las tinieblas del olvido [que oscurecen] á la esencia [de sus propias almas] y se consagran á aprender, buscando [en la ciencia] la salud propia de su estado original; su enfermedad desaparece, á la primera medicación : las tinieblas del olvido [que las envolvían] se disipan y descubren al más pequeño esfuerzo de reminiscencia. Hay otros [por el contrario] que se pasan toda su larga vida aprendiendo, que consagran sus dias todos á la adquisición y comprobación [de conocimientos]; pero nada entienden, porque su complexión natural está corrompida, y sabido es que un temperamento corrompido es incurable. Otros hay que recuerdan y olvidan, ejercitan su espíritu con un continuo estudio y encuentran [por tin] una exigua luz y una iluminación débil.

Esta diferencia de grados procede tan sólo de que las almas se preocupan y [hasta] se sumergen en este mundo, [más ó menos] según su debilidad ó energía. Pero, una vez que desaparece su enfermedad, adquieren la convicción de que ellas fueron sabias en su primer origen y fueron puras en el comienzo de su creación; la ignorancia les sobrevino únicamente porque enfermaron con la salud del cuerpo grosero y por permanecer en esta morada impura, en esta mansión tenebrosa . Es más: perdieron la ciencia original é innata, al sobrevenirles la enfermedad [aquella que consiste en] ocuparse del crecimiento del cuerpo, del atianzamiento de su base y de la

<sup>1.</sup> Alusión evidente á la teoría platónica de la preexistencia de las almas humanas y de su unión accidental con el cuerpo, considerado éste como cárcel tenebrosa y como obstáculo para el conocimiento científico (Cfr. Ritter, Histoire de la Phil., trad. Tissot, II, 253). Mohidín, como todo s los ixraquies, llama tenebroso á todo lo que no es espíritu.

armónica combinación de sus elementos. El padre que ama tiernamente á su hijo, tan pronto como emprende su educación, se preocupa ya de los cuidados del hijo y olvida todos los negocios, porque con uno solo le basta: el de su hijo. Así también el alma, por la violencia de su amor [al cuerpo], acoge con benevolencia á este individuo [corpóreo], conságrase á su conservación y cuidado y á preocuparse de todo lo que le conviene, y [acaba] porsumergirse en el mar de la naturaleza física i á causa de su debilidad. Necesita entonces, en medio de la vida, el estudio para buscar el recuerdo de lo que olvidó y para encontrar lo que ha perdido. Porque el acto de aprender no es otra cosa que un regreso del alma á su orígen: es hacer pasar al acto lo que está en potencia, buscando la perfección de su esencia y la consecución de su felicidad. Y cuando el alma sea débil y no [pueda] alcanzar por sí la realidad de su natural aptitud, busque la protección de un maestro cariñoso, sabio y perfecto, al cual se someta y cuyo auxilio implore para que le ayude á buscar lo que desea y aquello para que fué creada. No de otro modo el enfermo que ignora el arte de curar, pero sabe que la salud es cosa excelente, buena y apetecible, va en busca de un médico cariñoso y le expone su estado para que le cure y haga desaparecer su enfermedad. Sabios hemos visto que contrajeron alguna enfermedad particular', de cabeza ó de pecho, y, tras de haber estudiado las ciencias todas, olvidaron cuanto sabían y quedó oculto en su imaginativa y en su memoria todo lo que habían adquirido en

<sup>1.</sup> الطبيعة es la ή φύσις, principio activo que influye en la formación y conservación del universo corpóreo. En la metafísica de Mohidín, como en la de Plotino, ese principio ocupa el tercer grado de la emanación del Uno, tras el intelecto (ὁ νοῦς = العقل) y el alma (ἡ ψύχη = النفس).

<sup>2.</sup> المرض اكتاص es, en el tecnicismo de los médicos árabes, la enfermedad que tiene nombre, síntoma y tratamiento propios. Sin embargo, aquí está empleada la palabra en su sentido vulgar, no técnico: enfermedad que afecfa á un solo miembro ú órgano del cuerpo (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1333, bajo المرض).

su vida pasada; pero así que sanaron, cesando el olvido, recobraron la convalecencia y el alma volvió á [poseer sus anteriores] conocimientos, recordando lo que había olvidado en los dias de su enfermedad. De donde inferimos que los conocimientos no se aniquilan; sólo se olvidan. Y hay [gran] diferencia entre borrarse y olvidarse [los conocimientos]; borrarse equivale á aniquilarse las almas y las impresiones [cognoscitivas]; olvidarse equivale [solamente] á oscurecerse unas y otras. Es pues el olvido como la niebla y la nube que oculta la luz del sol á los ojos de los que la miran; no como la puesta del sol, que es la desaparición de este astro desde lo alto de la tierra á su parte inferior.

La instrucción pues hace desaparecer de la sustancia del alma la enfermedad accidental, para que vuelva á [conocer] lo que ya sabía en el principio de su creación.

Una vez que ya conoces la causa de los recursos que la

instrucción proporciona y la esencia real del alma, has de tener presente que las almas enfermas necesitan instruirse y gastar la vida en la adquisición de los conocimientos. En cambio, el alma cuya enfermedad es leve, su indisposición débil, el velo [que la cubre] sutil, la nube [que la envuelve] nada espesa, y su temperamento sano, no necesita mucho estudio ni largo trabajo, sino que le basta con el más pequeño esfuerzo de reflexión para volver, mediante ésta, á su origen y conocer sus secretos y sacar

pleta y perfecciona su ser, aprende la mayor parte de las cosas en el menor número de dias, y explica [lo que sabe] con la belleza de estilo [propia de quien posee] ideas [cla-

al acto lo que en ella existe en potencia. De este modo se le hace evidente lo que en sí misma tenía grabado, se com-

a 1. حسن النسق lo mismo que su sinónimo حسن النظام es término técnico de la literatura. Significa « el empleo de frases formadas de cláusulas enlazadas seguidamente por la conjunción copulativa y organizadas de tal modo entre sí, que se puedan aislar unas de otras sin que el sentido de cada una se pierda » (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 390, bajo النسق).

ras y] distintas. Queda asì transformada en sabia, perfecta y elocuente. Ella ha conseguido la salud volviéndose hacia el alma universal, y [á su vez] se derrama generosamente ofreciéndose á las almas particulares. Rompe la vena de la envidia y la raíz del odio, huye de los excesos de este mundo de acá abajo y, cuando ha llegado á este rango, consigue la ciencia, la salud y la victoria, que es el objeto apetecido por todos los hombres. En efecto: una vez instruida el alma, después de haberse ejercitado en el estudio teórico y en la práctica [de la virtud], y de haber meditado convenientemente sus propios conocimientos, se abrirá ante ella la puerta del misterio, así como al mercader que negocia hábilmente su capital, conforme á las reglas del comercio, se le abren las puertas de la ganacia, pero si emprende un camino erróneo, se exponeá los peligros de la bancarrota. No de otro modo el que medita, suponiendo que ande por el camino recto, transfórmase en místico especulativo, ábrese en su corazón la vista del mundo del misterio y llega á ser un hombre sabio, perfecto, inteligente, inspirado y fortalecido [por Dios]. Por eso dice el Profeta: « Una sola hora de meditación vale más que setenta años de ascetismo. »

#### CAPITULO Vº

MÉTODO PARA LA ADQUISICIÓN DE LAS CIENCIAS POR EL ALMA

Has de saber que la ciencia del hombre proviene de dos métodos: 1º la enseñanza humana; 2º la enseñanza divina.

<sup>1.</sup> فوى الماباب son los hombres dotados de tal penetración, que, sin detenerse en la corteza y sobrehaz de los problemas, profundizan lo más abstruso de ellos, lo que constitutuye su médula y esencia (El Chorchani, apud فرائد اللغة في الفروق de Lammens, Beirut, pág. 329, art. 1156.)

El primer método, la enseñanza humana, es el camino trillado y perceptible por los sentidos, que todos los intes ligentes conocen. Esta enseñanza se adquiere de domodos: uno, externo [al hombre], que es la adquisición [de la ciencia] por el estudio; otro, interno, [que consiste en] el trabajo de la meditación ó reflexión consigo mismo. La meditación hace, en el interior del espíritu, el oficio que hace el estudio en el exterior, porque el estudio es el conocimiento que el alma obtiene de una persona particular, y la meditación es este mismo conocimiento, pero obtenido del alma universal, la cual ejerce un influjo más enérgico y un magisterio más intenso que todos los sabios é intelectuales.

Cuando las potencias orgánicas dominan al alma, necesita el que estudia un estudio de muy larga duración y soportar el penoso trabajo y la fatiga para sacar provecho. [En cambio], cuando la luz del corazón domina á las cualidades sensibles, el estudiante, con un poco de reflexión, se puede ya excusar de largos estudios, pues el alma que posea aptitud [natural para la ciencia] obtendrá con una hora de meditación resultados útiles que no podrá obtener un alma ignorante con un año de estudio. Por consiguiente, unos hombres adquieren la ciencia por el estudio, y otros por su propia reflexión. Pero además el estudio necesita de la reflexión, porque el hombre no puede estudiar todo el conjunto de los seres particulares y universales, sino algunos tan sólo, y de éstos, una vez conocidos, puede deducir otros por medio de la reflexión. Cierto que las almas de los sabios han creado la mayoría de las ciencias especulativas y de las artes teóricas, deduciéndolas, mediante su talento inventivo y su energía intelectual, de los conocimientos que antes habían adquirido á fuerza de mucho estudio; pero, si la reflexión

<sup>1.</sup> صفاء الذهن es la aptitud innata del espíritu para inferir consecuencias sin esfuerzo (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 869, bajo الذهن).

no les hubiese ayudado á inferir algo nuevo de lo que antes habían adquirido por el estudio, seguramente que la empresa [de inventar las ciencias] habría sido bien larga para la humanidad.

El segundo método, la enseñanza divina, es [también] de dos modos. El primero se verifica recibiendo la revelación [de Dios]. Cuando el alma ha conseguido su perfección esencial, desaparecen de ella las impurezas de la naturaleza física y la sordidez [propia] de la ambición desapoderada y de los deseos ilusorios : su mirada se aparta de los apetitos terrenales y su rostro se dirige hacia su Creador y su Principio: pone su confianza en la existencia del Ser á quien debe su origen y fía en la generosa efusión de su luz. Y Dios, como es propio de su providencia, acoge á aquella alma con afabilidad infinita, dirige sobre ella su divina mirada y, sirviéndose de ella como de una lámina, y del entendimiento universal como de cálamo, graba en ella todos los conocimientos que éste posee<sup>1</sup>. Viene á ser pues el entendimiento universal como el maestro, y el alma santa como el discípulo: en ella surgen todos los conocimientos y se graban todas las formas, sin esfuerzo reflexivo y sin estudio.

La verdad de este [modo de enseñanza divina] se prueba por aquellas palabras del [mismo] Dios á su Profeta<sup>2</sup>: « Te ha enseñado [Dios] lo que no sabías. » Y por eso es la ciencia de los Profetas de más noble rango que todas las ciencias de las criaturas : porque debe su origen á Dios inmediatamente, sin influencia alguna á El extraña. La explicación de esto se encuentra en la historia [alcoránica] de Adán y los ángeles<sup>3</sup>. Estos, en efecto, habíanse consagrado al estudio durante toda su vida y habían adquirido tal número de conocimientos, que eran los seres más

<sup>1.</sup> Esta explicación del fenómeno místico llamado وحى coincide en lo sustancial con la de los filósofos (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1032-3, bajo العقل).

<sup>2.</sup> Alcorán, IV, 113.

<sup>3.</sup> Alcorán II, 28-31.

sabios de la creación. Adán [en cambio] no era sabio, al venir [al mundo], porque ni había estudiado ni visto maestro alguno. Envaneciéronse pues los ángeles y se enorgullecieron desdeñando á Adán y dijeron [á Dios] : « Nosotros celebramos tus alabanzas, te glorificamos y proclamamos sin cesar tu santidad; [además] conocemos las esencias de las cosas. » Adán entonces volvió á la puerta de su Creador y dirigióse á su Señor buscando un refugio. Dios le enseñó todos los nombres [de las criaturas], y él los presentó ante los ángeles y les dijo : « Decidme cómo se llaman estos [seres], si sois sinceros. » Quedó con esto empequeñecido el rango de los ángeles y rebajada su ciencia: la nave de su orgullo naufragó y a hogáronse en el mar de su jactancia. Dijeron entonces : « No poseemos otra ciencia sino la que tú nos has enseñado. » Y Dios dijo á Adán : « Enséñales los nombres de todos los seres. » Adán les enseñó los secretos de la ciencia y los misterios del decreto [divino].

De aquí ha nacido la firme convicción con que los hombres inteligentes aseguran que la ciencia misteriosa engendrada por la revelación divina es la más fundada y perfecta de todas las ciencias que pueden ser adquiridas. Esta ciencia de la revelación, correspondió de derecho á los profetas y enviados de Dios, hasta que Este cerró la puerta de la revelación, en la época de nuestro señor Mahoma. El, en efecto, sué quien cerró la serie de los profetas, poseyendo más ciencia que todos los hombres y más elocuencia que todos los árabes y extranjeros. Y él mismo decía : « Educóme mi Señor y quedó satisfecho de mi instrucción. » Y á su pueblo decía : « Yo soy el que de entre vosotros conoce y teme más á Dios. » Ahora bien : esta ciencia suya fué la más noble, perfecta y fundada, sólo porque debía su origen á la enseñanza divina, pues [Mahoma] no se consagró jamás á [recibir] la enseñanza de

<sup>1.</sup> Cuando Dios les propuso á éste como vicario suyo en la tierra (Vide Alcorán, II, 28).

los hombres. Así lo asegura [el mismo] Dios : « Instru-

vóle el Terrible por su fuerza. »

El segundo [modo de la enseñanza divina] es la inspiración. Esta no es otra cosa que el acto por el cual el alma universal despierta la atención del alma particular humana con tanta más fuerza cuanta mayor sea la pureza de ésta, su facultad elocutiva, su energía y su aptitud natural. La ciencia que nace de la revelación divina se denomina profética; y la que procede de la inspiración se llama ciencia ladoní<sup>2</sup>, que quiere decir, aquella ciencia cuya adquisición se realiza sin intermediario alguno entre el alma y su Creador<sup>3</sup>. Es como la luz que de la lámpara misteriosa desciende sobre todo lo que es puro, vácuo y sutil. Porque [es de notar que] las ciencias todas existen realizadas y, conocidas de hecho en la sustancia del alma universal primitiva, la cual es una de las sustancias separadas primitivas y puras. Con relación al entendimiento primero, el alma universal es como Eva respecto de Adán, pues evidentemente consta que el entendimiento universal es más noble, perfecto y poderoso y está más próximo al Creador, que el alma universal, así como ésta es más excelente, espiritual y noble que el resto de las criaturas. Así pues, de la

2. Conservo la palabra árabe, porque su significado preciso carece de equivalente en las lenguas europeas, á no ser mediate una perífrasis. El término لدنى se deriva de la frase من لدن الله, de junto á Dios.

<sup>1.</sup> Alcorán, LII, 5. — Mohidín en su Tafsir, II, 137, dice que « el Terrible por su fuerza es el Espíritu santo que domina á todos los seres que le están subordinados é influye eficazmente en ellos ». En el sistema metafísico de Mohidín, como en el de los sufíes ortodoxos, el entendimiento activo ó primero de los neoplatónicos se identifica con el angel Gabriel (جبرشیل) del Alcorán y de la Tora, porque la etimología de este nombre semítico envuelve la idea de fuerza, y porque el entendimiento activo es también el principio eficiente de los fenómenos todos del mundo sublunar. A él igualmente se atribuye por Mohidín la revelación divina. (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 1028, bajo

<sup>3.</sup> Mohidín, al interpretar en su *Tafsir*, I, 202, el texto alcoránico (XVIII, 64): وعلمناه من لدنا علما, dice que esta ciencia tiene por objeto conocimientos abstractos y verdades universales que sobrevienen al alma sin el medio de la enseñansa humana».

efusión del entendimiento universal se engendra la revelación; y de la iluminación del alma universal se engendra la inspiración. Aquélla es el ornamento de los profetas; ésta el de los santos. Y así como el alma es inferior al entendimiento, así también el santo está por debajo del profeta. Por eso la inspiración es inferior á la revelación, es débil respecto de ésta, así como ésta es fuerte respecto de la visión en sueños5. La ciencia pues es cualidad común á los profetas y á los santos; pero la revelación es propiedad privativa de aquéllos solamente, como lo fué de Adán, Moisés, Abraham y de los demás enviados de Dios. La misión profética se distingue de la profecía, en que esta consiste en recibir el alma santificada las reales esencias de las cosas cognoscibles é inteligibles. En cambio la ciencia ladoní [es decir, la inspiración] es propia de los profetas y de los santos; así acaeció con Eljidr, puesto que de él refiere el mismo Dios2: « Nosotros lo instruimos con la ciencia [que procede] de Nos mismo. » Y el príncipe de los creyentes, Ali, dice: « El Profeta introdujo su lengua en mi boca y abriéronse en mi corazón mil puertas de la ciencia, cada una de las cuales tenía otras mil. » Porque, cuando Dios quiere [hacer] bien á alguno de sus siervos, levanta los velos [que se alzan] entre él y el alma universal, que es la lámina en la cual manifiesta los misterios de algunas cosas ocultas y hace que se graben las ideas de ellas, y el alma las explica como quiere y á quien le place de entre sus siervos. La realidad de la sabiduria obtiénese [también] por la ciencia ladoni; de modo

<sup>1.</sup> Los sufíes, como los filósofos, explicaban este fenómeno psicológico por influjo de cierta inspiración preternatural. (Cfr. Dictionary de Sprenger, pág. 600, bajo الرويا.)

<sup>1.</sup> Mohidín explica en su Tafsir, I, 75, la diferencia entre النبى y diciendo que el primero es el que comunica á los hombres los preceptos divinos, y el 2º es el que les da noticia de las verdades teológicas relativas á los atributos y operaciones de Dios. Establece también la misma graduación entre الولى y النبى الرسول.

<sup>2.</sup> Alcorán, XVIII, 64.

que mientras el alma no llega á este grado, no es sabia, porque la sabiduría es un don de Dios el cual ortoga la sabiduría á quien quiere. Aquellos á quienes El la ha otorgado, reciben por ella copiosos bienes. Tales son los que llegan al grado de la ciencia ladoní: ya no necesitan ni del mucho aprender ni del estudio penoso: estudian poco y saben mucho: trabajan breves momentos y descansan durante largo tiempo.

Has de saber que cuando se interrumpió la revelación y se cerró la puerta de la misión profética, [fué porque] los hombres no tenían ya necesidad de nuevos enviados de Dios que les manifestaran el llamamiento divino, después de que ya estaba auténticamente establecida la prueba [de dicha misión] y completada la religión. Así lo dijo Dios¹: « Hoy os he completado vuestra religión. » Y [claro es que] es impropio de la sabia providencia [de Dios] enseñarnos más cuando esta enseñanza es ya inútil.

En cambio la puerta de la inspiración no se ha cerrado, ni se ha interrumpido el auxilio del alma universal, porque subsiste la necesidad forzosa que las almas tienen de ser confirmadas [en la verdad] y de ser amonestadas. De modo que, aunque no necesitan ser llamadas [á la verdad] por los enviados de Dios, necesitan que se les recuerde y avise, ya que viven engolfadas en medio de las tentaciones diabólicas y de las sugestiones de la concupiscencia.

Dios pues ha cerrado la puerta de la revelación, porque las enseñanzas que nos trajo nuestro profeta, contenidas en el Alcorán y en la Tradición, encierran todo cuanto necesita [el hombre] en este mundo y en el otro, y son útiles para todos los pueblos y razas en todos los tiempos; y además están esas enseñanzas exentas de toda alteración ulterior, porque se conforman con lo que dicta la razón, con lo que exige el instinto natural sano y con lo que pide el cumplimiento del fin moral.

Pero, en cambio, ha dejado Dios abierta del todo la

<sup>1.</sup> Alcorán, V, 5.

puerta de la inspiración, aunque estableciendo determinados grados [en la participación de este beneficio] para que se conozca que Dios es generoso con sus siervos y otorga sus gracias sin medida á quienes bien le place. El, mejor que nadie, conoce las reales esencias de las cosas de este mundo y del otro.

# ZUR KENNTNIS DES OST-TÜRKISCHEN

VON

## MARTIN HARTMANN

Der Aufenthalt von je zwei Monaten in Kaschgar und in Jarkend im Winter 1902-1903 gab mir Gelegenheit einige Texte im Dialekt der beiden Städte zu sammeln. Sind auch die Nachrichten Shaws in den Hauptsachen richtig und gewähren sie bei vergleichender Betrachtung mit den Mitteilungen Naliwkins über das nahe verwandte Sartische ein allgemeines Bild, so ergeben sich doch bei sorgfältiger Beobachtung eine Menge Einzelzüge, welche weitere Schlüsse ermöglichen. Namentlich fehlten bisher Proben der von den niedern Klassen im ungezwungenen Verkehr angewandten Mundart. Der Fremde, der nicht eingelebt ist, wird besonders dadurch leicht irregeführt, dass selbst auf dem Markte der Einfluss der Schriftsprache zu bemerken ist und dass diese fremdartige Elemente zeigt. Auch hat in der männlichen Bevölkerung die « Bildung » seit der kräftigen rein islamischen Herrschaft Ja'qub Beks (Badaulets), obwohl sie nur kurze Zeit währte (1864-1877), Fortschritte gemacht. Die spontane Äusserung beobachtet man nur wenn man einige Zeit in rein türkischer Umgebung lebt, namentlich Frauen und Kinder sprechen hört. Da gewahrt man erhebliche Eigentümlichkeiten. Eine der interessantesten ist die Neigung, auslautendes i in ä, selbst in a übergehen zu lassen (qalda für qaldi, bunä und buna für buni u. v. a). Es ist wohl nicht zu gewagt anzunehmen, dass dieser Ubergang von i in a zu vergleichen ist mit dem auslautenden a in ungarischem várja,

várta, die als Verbalnomina plus i- Suffix zu betrachten sein dürften. Eine aus den slavischen Sprachen allgemein bekannte Erscheinung zeigt kaschgar. bj « ein » (für bir), denn auch hier wurde, wie im Polnischen, das r zunächst palatalisiert, um dann vor dem zu j (= französ.j) verstärkten nachklingenden j gänzlich zu schwinden. In Jarkend erleidet das r, auch anlautend, allgemein eine Schwächung zu j (jachmet « Dank » für rahmet). j wird nach Kirgisenart im Anlaut häufig als ğ oder j gesprochen, doch nicht durchgehends wie dort. Von diesen Eigentümlichkeiten handelt der Kommentar zu den Texten aus Kaschgar und Jarkend, deren erster in der Revue Ouralo-Altaïque ercheint¹, deren zweiter die Mitteilungen des Seminars für Orientalische Sprachen bringen werden².

<sup>1.</sup> Ein türkischer Text aus Kasgar in Keletiszemle, Bd. V (1904) und Bd. VI (1905).

<sup>2.</sup> Die Geschichte von den Vierzig Leibern (Ein türkischer Text aus Jarkend, in Mitteilungen des Sem. für Orient. Sprachen, VIII, 1905, Abt. II).

# ZUR GESCHICHTE ZENTRAL-ASIENS

VON

# MARTIN HARTMANN

Die eigenartige Entwicklung, welche Kaschgarien im 17. Jahrhundert erfuhr und welche mit der endgiltigen Eroberung durch die Chinesen um 1750 abschloss, erfordert die sorgfältige Beachtung derer, die den Verschlingungen verschiedener Völker und Religionssysteme und ihrer gegenseitigen Einwirkung nachgehen. Die Türken des Landes, in denen das kirgisische Element als das herrschende angenommen werden darf, hielten bis in das 16. Jahrhundert an heidnischen Vorstellungen und Bräuchen fest. Gerade diese Richtung gewährte den ehrgeizigen Mitgliedern einer Heiligen-Familie, den Nachkommen des Machdûmi A'zem, gestorben 1542, die Möglichkeit, einen bedeutenden Einfluss zu erlangen und schliesslich dem letzten Sprossen des Hauses Ğagatai die Macht völlig aus der Hand zu winden. Selbst des moralischen Haltes entbehrend, konnten sie, trotz günstiger Umstände, ein festes Reich nicht gründen. Der Zwist zwischen den Anhängern Ishaqs, des Sohnes Machdûms, und denen seines Enkels Apaq den Schwarzberglern und Weissberglern, liess den geistlichen Staat nicht zur Entfaltung gelangen. Die kalmückischen Nachbarn wussten schlau das divide et impera anzuwenden und waren die wirklichen Herren, wenn sie auch scheinbar die Fürsten von Kaschgar, Jarkend, Chotan, Aksu unabhängig schalten liessen. Als das Kalmückenreich der Dsungarei durch das unkluge Gebaren Amursanas und die Listen des chinesischen

Oberherrn in Peking in Trümmer sank, wurde Kaschgarien die Beute der Chinesen, die sich als die Rechtsnachfolger der Kalmücken betrachteten, und die mit Leichtigkeit der zuchtlosen Gesellschaft Herr wurden, welche sich anmass die Geschicke der Muslime dort zu leiten. Der Islam dieser Türken ist ein ganz äusserlicher. Der Haupt-Aktor unter ihnen, Choğa Apaq, gestorben 1693, entblödete sich nicht, die Hilfe des Dalai-Lama von Lhassa gegen seine Glaubensgenossen anzurufen. Sein Besuch in Potala, an dessen Geschichtlichkeit kein Zweifel ist, ist eine der merkwürdigsten Episoden in der Geschichte des Islams. Die Einflüsse des Buddhismus sind nicht zu verkennen. Die beiden Handschriften des Hauptwerkes über diese Epoche, des Tezkere'i Chogagan, die ich in Jarkend erwarb, sind die Grundlage einer Arbeit, die unter der Presse ist'. Aus jenem Werke und zwei andern Historikern, die sich speziell mit der Geschichte der letzten Gagataiden beschäftigen und aus welchen Barthold in seinem Bericht über die Mission nach Turkestan Sommer 1902 reichliche Auszüge gab, lässt sich ein gutes Bild gewinnen.

<sup>1.</sup> Erschien Sept. 1905, u. d. T.; Ein Heiligenstaat im Islam: das Ende der Čaghataiden und die Herrschaft der Chogas in Kasgarien, Heft VI-X von Hartmann, Der Islamische Orient, Berichte und Forschungen, Bd. I (Berlin, Wolf Peiser Verlag).

# LA PRESSE PÉRIODIQUE ARABE

PAR

## M. MIRANTE

Un de nos écrivains les plus illustres, qui fut un des grands préparateurs de la révolution française, a appelé la presse « une machine qu'on ne pourra plus briser et qui continuera à détruire l'ancien monde jusqu'à ce qu'elle en ait formé un nouveau. »

Le siècle passé a amplement justifié cette pensée de Voltaire et nous pouvons ajouter, sans fausse vanité nationale, que la presse française a occupé, en Europe, le premier rang dans la lutte vigoureuse et grandiose contre les servitudes odieuses et dégradantes, pour le genre humain, que le moyen âge nous avait léguées.

Les journaux ont été les instruments, à la fois, les plus simples et les plus puissants, de cette œuvre gigantesque de l'affranchissement des nations. Ce sont eux qui ont projeté des rayons de lumière sur les ténèbres qui enveloppaient les populations arriérées, c'est par eux surtout que se sont produites les infiltrations bienfaisantes qui ont ébranlé les masses ignorantes et entraîné les peuples dans la marche prodigieusement ascendante et désormais sans arrêt que suit aujourd'hui l'humanité.

La presse qui a pénétré partout, vulgarisant les connaisnances humaines et propageant dans tous les milieux les idées nouvelles, a été nommée à juste titre « la grande éducatrice des pauvres ».

Le rôle considérable qu'elle a joué dans le progrès social des peuples de l'Europe ne pouvait manquer de frapper et de séduire les Musulmans de l'Orient qui, après s'être endormis, pendant quelques siècles, d'un sommeil qui menaçait de devenir mortel, sont revenus, depuis un certain nombre d'années, de cet assoupissement dangereux pour entrer, à leur tour, dans une heureuse et intéressante évolution.

Les Orientaux, confinés dans les limites étroites d'un dogme dont le temps et l'ignorance ont singulièrement dénaturé les principes fondamentaux qui ne sont point dépourvus de libéralisme, contrairement à des opinions accréditées dans certains milieux européens, ont enfin compris que leur avenir social serait irrémédiablement compromis s'ils ne se dégageaient d'un exclusivisme suranné pour élargir le cercle de leurs idées.

Nous avons alors assisté à un spectacle bien suggestif: les peuples musulmans qui, autrefois, se détournaient dédaigneusement de l'Europe chrétienne, sont devenus, par une étrange ironie du sort, les admirateurs de notre civilisation et, bien qu'un amour-propre exagéré les empêche parfois de le reconnaître, il n'est pas douteux qu'ils s'ingénient ouvertement à nous imiter.

L'Occident doit applaudir à ce réveil des peuples musulmans et encourager, par tous les moyens en son pouvoir, les nouvelles tendances qui se manifestent en Orient, au

profit de la civilisation générale du monde.

Épris à notre exemple de progrès et de liberté, les Musulmans ont voulu avoir une presse arabe copiée sur la presse européenne.

L'origine du journalisme arabe est déjà, à la vérité, un peu ancienne, mais c'est surtout pendant ces dernières années que les Musulmans ont donné un développement considérable à leur presse périodique.

<sup>1.</sup> Cf. sur la presse en Égypte l'ouvrage de M. Martin Hartmann, le plus complet qui existe jusqu'à présent : The arabic Press in Egypt, Londres, 1899, pet, in-8°.

Le premier journal arabe : الوفائع المصريّة « Elouaķai' El Misrïa » fut fondé au Caire, en 1828, par l'illustre Mo'hammed Ali; cet organe bi hebdomadaire est encore aujourd'hui le journal officiel du gouvernement égyptien.

Le second المبشر « Elmoubachchir » vit le jour dans notre ville d'Alger en 1847, grâce à l'initiative du général Daumas. C'est le journal officiel hebdomadaire de l'Algérie qui continue à paraître.

Le troisième journal arabe : le مديفة الأخبار « Hadikat-el-Akhbar », fut créé à Beyrouth, en 1858, par le littérateur

syrien Khalil-El-Khouri.

Puis, vint, en 1860, الرائد التونسى (Erraïd Ettounsi) ou journal officiel du gouvernement tunisien et, la même année, le journal الجيوائب « El-Djaouaïb » fondé à Constantinople par le célèbre écrivain Ahmed Farès Chidiak, homme d'un puissant génie dont le monde musulman ne se lassera jamais d'honorer la mémoire.

Sous la plume de ce distingué rédacteur, El-Djaouaïb acquit une renommée considérable dans le monde entier et ses articles furent si appréciés qu'ils ont été réunis en d'intéressants recueils منتخبات الجوائب « Mounta-khabat-el-Djaouaïb » qu'on est heureux encore aujour-d'hui de pouvoir consulter.

Nous sommes loin, à l'heure actuelle, de l'époque où les journaux arabes étaient chose si rare. Ces publications se sont, en effet, multipliées, depuis quelques années, d'une façon absolument prodigieuse et il n'est pas jusqu'aux Syriens établis en Amérique qui ne possèdent des feuilles périodiques arabes à New-York, Buenos-Ayres et Saint-Paul du Brésil.

C'est par centaines qu'il faut compter aujourd'hui les périodiques arabes qui comprennent tous nos genres européens. On y trouve de grands journaux politiques quotidiens comme : المحوّيد « Le Mouayad » — الأهرام — El-Ahram — المنقطّم El-Moukattam — المنقطّم

du Caire, des feuilles bi-hebdomadaires ou hebdomadaires, des revues de religion comme الهنار « El-Manar », du Caire, de littérature, de science, d'industrie, de médecine, d'agriculture, comme الهفتطوي « El-Mouktataf », du Caire, des journaux juridiques, des gazettes de tribunaux, des journaux illustrés, etc.

Nous ne saurions évidemment indiquer ici tous les périodiques arabes qui se publient dans les divers pays. La revue "

« El-Hilal » du 15 octobre 1903 en donnait une liste complète et déjà M. Washington-Serruys les avait énumérés dans son livre intitulé : « L'arabe moderne étudié dans les journaux et les pièces officielles » (Beyrout, 1897).

L'Égypte tient la tête des pays musulmans au point de vue du journalisme arabe et cela n'a rien de surprenant, car la liberté de la presse y est à peu près absolue.

La Vallée du Nil, berceau de la presse arabe, est donc le pays musulman éminemment favorable à l'éclosion de publications nouvelles. Aussi, ne se passe-t-il pas d'année qui ne soit marquée par la création d'un certain nombre de journaux arabes, mais la plupart, ne résistant pas aux dépenses considérables qu'ils entraînent, disparaissent après un court essai.

Les rédacteurs des journaux arabes ne sont pas toujours des Égyptiens, on rencontre parmi eux des chrétiens de Syrie qui viennent exercer sur la vieille terre des Pharaons leur activité littéraire gênée dans leur pays par la censure turque.

Les journaux et revues de l'Europe fournissent une abondante copie aux publications arabes qui traduisent leurs articles. La presse parisienne notamment offre un aliment permanent aux journaux égyptiens et ces emprunts sont si nombreux et si réguliers que, sauf la langue, les périodiques arabes ont le plus souvent une physionomie identique à celle de leurs confrères européens.

Il faut se féliciter de cette imitation qui entretient d'heureux contacts entre l'Orient et l'Occident et dont on

entrevoit sans peine les résultats; le modernisme européen insufflé ainsi à jet continu dans le monde musulman le transforme lentement en influant à la fois sur la langue arabe et sur les idées.

Rien n'est absolument immuable dans le monde, et la langue arabe ne pouvait faire exception à cette loi générale. Quels que fussent son génie et sa perfection, il était impossible qu'elle restât éternellement stationnaire.

Les relations avec l'Europe, les découvertes et les inventions de nos contemporains, le progrès ininterrompu de l'industrie et de la science ont fatalement obligé les Musulmans à introduire dans l'arabe un grand nombre de termes répondant aux idées nouvelles. Or, on peut dire que cette tâche a été accomplie par le journalisme, c'est lui qui a créé, en quelque sorte la langue moderne rajeunie, complétée et harmonisée avec l'époque et bien différente, comme on peut s'en rendre compte, de celle des anciens auteurs arabes.

Certains avaient voulu pourvoir à ce supplément de termes en les empruntant aux langues étrangères et en les transcrivant simplement en arabe. Quant à nous, nous repoussons énergiquement ce système et d'accord avec le membre distingué du congrès qui traitait dernièrement cette question, nous pensons que la langue arabe est assez riche pour se suffire à elle-même et que les mots nouveaux peuvent être formés avec ses propres ressources, ainsi que les efforts tentés dans ce sens par les journaux tendent à le prouver.

La propagation de la pensée et de la science européennes par les journaux arabes développe peu à peu chez les musulmans le domaine de l'esprit et les rapproche insensiblement de notre civilisation en modifiant leur mentalité.

La plupart des périodiques arabes ont ainsi compris leur rôle d'éducateurs du peuple et doivent être considérés comme des auxiliaires précieux dans l'œuvre de régénération de la société musulmane.

Il en est qui ne se lassent pas de préconiser la diffusion

de la science, de réclamer l'instruction pour toutes les classes du peuple et de demander la création de chaires nouvelles dans les universités musulmanes pour l'enseignement de matières modernes, réprouvées ou dédaignées jusqu'ici comme dangereuses pour l'orthodoxie.

Ces réformes ne les mettent point du reste en contradiction avec les textes sacrés. Le Prophète n'a-t-il pas dit : « La science est l'idéal du musulman, il doit la chercher

fût-elle dans la bouche d'un athée ».

C'est avec satisfaction que nous lisions, il y a quelques mois, dans un quotidien arabe du Caire dont les tendances sont pourtant ultra-islamistes cette phrase caractéristique: « Ce n'est que par l'instruction que les Musulmans pourront conserver leur place dans le monde, car, en ce siècle de progrès, la force brutale, la bravoure et l'ardeur de la foi ne sauraient plus être les seuls éléments de triomphe ».

Récemment aussi, la presse arabe félicitait le Chah de Perse d'avoir annoncé son intention d'introduire des réformes politiques et sociales dans son Empire et de

l'ouvrir au progrès et à la civilisation.

Mais nous ne saurions méconnaître qu'en raison même du milieu spécial où ils exercent leur action et des préjugés nombreux qui y règnent, les journaux arabes sont tenus d'observer une grande prudence et d'éviter de froisser inutilement la conscience si susceptible des croyants.

Leur devoir doit donc consister à s'abstenir des doctrines subversives pour adapter ingénieusement les idées nouvelles aux véritables dogmes islamiques qui, quoi qu'on en dise, n'excluent point le progrès, sans perdre de vue, toutefois, que la religion ne doit point prétendre à tenir éternellement la science en échec, et qu'elle doit progressivement se restreindre à la direction des âmes pour laisser la liberté à l'esprit, et l'indépendance à la raison.

La presse arabe ne montre pas toujours assez de tolérance. C'est ainsi qu'en Tunisie, il y a quelques mois, elle attaquait violemment un journaliste indigène qui avait, en matière religieuse, fait preuve d'un peu d'indépendance.

En Tunisie encore un journal arabe repoussait avec véhémence le mouvement généreux d'un philanthrope européen, M. Lambiazzi, député sicilien qui, dans une conférence faite à Tunis, avait salué avec joie le mouvement féministe qui s'est dessine en Orient depuis quelques années et préconisé pour la femme arabe une éducation en rapport avec notre époque, afin qu'elle puisse occuper, au sein de la famille, une place équivalente à celle de la femme européenne et concourir efficacement au perfectionnement moral de la société musulmane et au triomphe de la civilisation.

On peut affirmer, malgré tout, que la presse a communiqué une certaine souplesse à la rigidité de la société islamique. Les journaux arabes ont abordé, ces dernières années, les sujets les plus divers et les plus curieux.

Le féminisme, cette question de grande actualité, y a donné lieu à une polémique tout à fait suggestive provoquée par un ouvrage de M. Kassem Amin, avocat à la Cour d'Appel du Caire, intitulé : (Tahrir-el-mera) « Émancipation de la femme », dans lequel l'auteur revendique courageusement pour la femme arabe à peu près tous les privilèges dont jouit la femme européenne. Sans doute, ces théories hardies ont rencontré des adversaires déterminés parmi les fanatiques qui s'obstinent à prendre les textes religieux à leur sens le plus étroit, mais elles ont trouvé aussi de nombreux partisans et le débat passionnant que cette intéressante tentative féministe a soulevé, en Orient, dans les journaux arabes, montre de quelle utilité peuvent être ces organes pour ouvrir la société musulmane au progrès, en posant devant elle les problèmes sociaux et en faisant revivre des controverses émancipatrices auxquelles nous n'étions pas habitués de la part des Orientaux depuis quelques siècles.

Parfois, il nous est arrivé de lire avec une agréable surprise, dans la presse arabe, des articles énergiques contre les marabouts, ces grands imposteurs qui faussent la religion, s'enrichissent en exploitant la crédulité naïve des masses et résistent partout opiniâtrement à l'esprit nouveau de vérité et de tolérance sous lequel crouleront fatalement leur influence et leur fortune.

Le caractère surnaturel que ces personnages s'attribuent si facilement les a donc rendus moins inviolables aux yeux de leurs coreligionnaires éclairés qu'à ceux de certains publicistes européens qui ont entrevu l'efficacité de leur intermédiaire pour dominer les populations musulmanes. Il y a là un contraste bizarre digne de retenir l'attention de ceux qui ont la charge de diriger la politique musulmane des États européens.

L'esprit des journaux arabes à l'égard de l'Europe n'est pas toujours assez mesuré et mérite des critiques.

Plusieurs d'entre eux se croient obligés, comme pour se donner des airs de patriotes intransigeants qui flattent l'amour-propre musulman, de lancer périodiquement des appels panislamistes. Nous ne leur ferons pas l'injure de leur supposer assez de naïveté pour attendre aucun résultat pratique de ces manifestes purement platoniques.

Nous ne connaissons en effet rien de plus insensé que cette doctrine du panislamisme contre laquelle protestent douze siècles d'histoire musulmane. L'idée religieuse, si forte fût-elle, ne réussit jamais à supprimer les divisions spéciales qui séparent les peuples les uns des autres, car il n'est pas indispensable de s'adorer mutuellement pour adorer Dieu.

Tous les États catholiques reconnaissent bien la direction religieuse du pape; or, cela les empêche-t-il de conserver leur indépendance propre et leurs frontières respectives?

Sans parler même des variétés de croyances et des haines de secte toujours très vives, les luttes sanglantes que les princes musulmans ont soutenues, à travers l'histoire, les uns contre les autres, ne prouvent-elles pas surabondamment que, sur ce point particulier,

il en est des peuples musulmans comme des chrétiens?

L'unité islamique qui ne fut jamais réalisée dans le passé au moment de la plus grande gloire musulmane, ne peut en aucune façon être envisagée pour l'avenir et sa seule hypothèse constitue une énorme absurdité.

Il n'en est pas moins vrai que les journaux arabes favorables à cette thèse se laissent aller parfois à apprécier avec une mauvaise foi évidente l'attitude des puissances européennes à l'égard de leurs sujets musulmans.

Un de ces organes imprimé au Caire parlant, il y a quelque temps, d'une manière générale des Musulmans soumis aux nations de l'Europe s'exprimait ainsi : « Les hommes sont maltraités et spoliés de leurs biens, les enfants christianisés de force, les femmes violées et réduites à l'esclavage ».

Un autre faisait le même tableau effrayant des Musulmans, sujets hollandais dans les Indes Néerlandaises, de ceux des provinces turques de Bosnie et d'Herzégovine occupées par l'Autriche, de ceux de la province russe de Kazan, etc.

Enfin, un journal arabe disait au sujet de l'Algérie: « Quatre millions d'indigènes se trouvent, dans ce pays, sous le joug odieux de 250.000 Français, qui les traitent avec le mépris que l'on éprouve pour une vile marchandise. »

Pourquoi manifester un semblable parti-pris? Et puisque nous sommes, en Algérie, peut-on raisonnablement parler en pareils termes de l'œuvre si éminemment humanitaire que la France poursuit dans ce pays? Les Musulmans ne recueillent-ils pas à l'ombre du drapeau français tous les bienfaits de la civilisation, ne jouissent-ils pas en ce qui concerne leur religion d'une tolérance entière, ne sont-ils pas traités avec justice et bienveillance, ne sont-ils pas l'objet de la part de l'administration d'une sollicitude paternelle qu'ils n'avaient jamais connue dans leur his-foire passée et qui peut justement rendre leur sort enviable pour beaucoup de leurs coreligionnaires étrangers?

De tels écarts de langage, des articles aussi fantaisistes indisposent les nations européennes et amoindrissent la dignité de la presse arabe qui aurait tout à gagner à observer plus de tact et de circonspection.

Il en est résulté un mouvement d'hostilité contre les journaux arabes dont la circulation a été parfois interdite dans certaines colonies où l'on pouvait craindre que des élucubrations fanatiques ayant le caractère d'appels à la guerre sainte aient une répercussion regrettable sur les esprits simplistes des indigènes et provoquent des actes de folie religieuse.

Nous qui aimons la presse arabe et avons foi dans son rôle civilisateur, nous avons regretté de voir certains journaux se départir de leur véritable mission, en accordant trop facilement l'hospitalité à des écrits séditieux qui ne peuvent avoir d'autre résultat que de mettre la presse arabe tout entière en suspicion, d'éterniser les haines de race et de religion et d'entretenir entre les Musulmans et les Européens une mésiance réciproque.

Il faut que les journaux arabes s'abstiennent de ces manifestations ridicules et dangereuses qui leur donnent des apparences déplorables de passion et de mauvaise foi. Ce n'est qu'à cette condition qu'ils mériteront la sympathie et les encouragements des peuples civilisés, qu'ils rempliront utilement leur rôle d'éducateurs des populations musulmanes et qu'ils serviront, à la fois, les intérêts supérieurs de la société islamique et ceux de l'humanité en travaillant au rapprochement et à la réconciliation définitive de l'Orient et de l'Occident.

# MAHOMET EN FRANCE

AU XVIII ET AU XVIII SIÈCLE

PAR

PIERRE MARTINO

I

#### AVANT LE XVII<sup>6</sup> SIÈCLE

Le nom de Mahomet<sup>1</sup> est assez familier aux Français d'aujourd'hui; peut-être il n'évoque pas chez la plupart d'entre eux des images bien nettes, et tel qui en parle avec conviction serait fort embarrassé, si, subitement, on le priait de rédiger, en une claire exposition, la somme de ses connaissances sur l'Islam. Mais sa personne et sa doctrine sont volontiers évoquées dans nos discussions politiques ou nos disputes de religion : il y là comme un legs traditionnel, une conception acceptée dès l'enfance et jamais on ne sent le besoin d'y apporter un travail personnel de réflexion. Il nous paraît naturel de parler de Mahomet avec impartialité, au besoin avec sympathie; nous reconnaissons sans effort qu'il a été et qu'il reste une des forces morales les plus considérables dont l'Univers ait jamais subi l'action : on sait aussi qu'il faut compter avec lui dans nos colonies musulmanes, et l'on ne serait peut-être pas fâché de le naturaliser Français, de lui

<sup>1.</sup> On avait détaché cette étude, en lui donnant d'ailleurs un développement nouveau, d'un livre qui a paru depuis sous le titre de *L'Orient dans* la littérature française au XVIII<sup>e</sup> et au XVIII<sup>e</sup> siècle, Hachette, 1906, in-8.

donner même la consécration parisienne, en élevant dans Paris une belle mosquée où des muezzins pourraient crier, parmi tous les autres bruits de la ville, la gloire d'Allah et celle de son prophète! Cette attitude d'esprit, qui nous semble si aisée, a été en réalité le résultat péniblement acquis d'une longue élaboration. Il a fallu passer de l'horreur catholique du moyen âge à la sympathie historique des temps modernes.

Le gros de ce travail s'est fait pendant le xvii et le xviii siècle; du moins c'est alors que se constitua l'image nouvelle de Mahomet, telle que nous la dessinons encore dans ses grands traits: grâce aux ouvrages de vulgarisation et aux livres des philosophes, grâce aussi au roman et au théâtre, cette image, jusque là restée la propriété de quelques théologiens, ou de rares érudits, fut acquise au domaine public. On tâchera dans les pages qui vont suivre à montrer comment fut faite cette acquisition, et comment aussi on exploita cette richesse nouvelle.

Ce ne fut pas une découverte, encore moins une révélation : le moyen âge connut Mahomet , en même temps presque que commença l'expansion islamique : mais la conception qu'on s'en donna alors fut tout de suite gâtée par la grande pensée du temps : la haine du musulman, la lutte sans cesse poursuivie contre lui, séculaire exaspération d'où est sorti le mouvement des croisades. Sans cesse, par les prédications, par les récits des pèlerins, l'attention des fidèles était tirée vers la contrée ou le Christ avait vécu, maintenant soumise aux infidèles et devenue l'objet des espérances guerrières de la Chrétienté. De ce triomphe insolent l'âme pieuse du moyen âge souffrait. On ne pouvait dès lors s'enquérir avec beaucoup de sympathie du caractère des musulmans ou de leurs mœurs; et les

<sup>1.</sup> D'Ancona, La leggenda di Maometto in occidente. (Giorn. stor. della lett. ital., 1889, xii, 199). — Voir le compte-rendu de Renan Journ. des Sav., juillet 1889. Consulter aussi R. Basset, Hercule et Mahomet (Journ. des Sav., 1903, p. 391). — Doutté, Mahomet cardinal, 1889 et les livres cités par ces travaux.

rares renseignements que l'on recevait sur eux, on les estimait abominables avant même de les avoir bien entendus. Mahomet paraissait une manière de brigand, un possédé du diable, commettant toute sorte de vilenies et d'impostures 1; la « loi au Sarrasin 2 » était jugée un recueil de honteuses susperstitions dont on ne voulait écouter le récit que pour se féliciter d'être chrétien et renchérir sa haine contre les infidèles. De vrai, on savait peu de choses sur eux 3; la mode des ablutions, quelques détails sur leurs prières, la polygamie; on y ajoutait la communauté des femmes, et c'était à peu près tout. Encore entouraiton ces pratiques d'un véritable effroi, et l'on n'osait guère les tourner en plaisanteries. En revanche, on se réjouissait d'apprendre que Mahomet avait été mangé par des pourceaux, un jour qu'il était tombé ivre-mort; quoi d'étonnant après cela, si les mahométans marquaient quelque répugnance à user du vin! Et pour rendre le faux pro-. phète tout à fait odieux, on faisait naïvement de lui un mauvais chrétien, un hérétique, un cardinal qui se serait donné au diable par désespoir de devenir jamais pape!

C'est sous ce déguisement presque carnavalesque que Mahomet prit place dans la littérature médiévale: on le jugeait si odieux ou si misérable qu'on ne s'intéressait point à sa personne ni à sa doctrine, sinon peut-être quelques religieux byzantins ou des moines espagnols, auteurs de chroniques qu'on ne lisait point et de réfutations qu'on ignorait. Le Koran resta protégé contre la curiosité par une sorte de terreur superstitieuse, et, jusqu'à la fin du xvie siècle cette conception de l'islamisme ne fut point modifiée. « Pour le regard de la religion de « Mahomet, écrit en 1585 Noël du Fail, n'est grand besoin

2. Le livre de la loi au Sarrasin, prose du xive siècle.

<sup>1.</sup> Roman de Mahomet par Alex. du Pont, en vers du xiiiº siècle.

<sup>3.</sup> Le livre de la loi au Sarrasin est assez renseigné; mais c'est une exception.

<sup>4.</sup> L'épître de Polygame dans les Baliverneries et contes d'Eutrapel, (1585) édition Courbet 1894. II, 208.

- « d'en parler, se perdant, ruinant et confutant d'elle-même, « comme sotte et ridicule qu'elle est, par la seule lecture
- « de son livre ou Alcoran; qui a neantmoins gasté beau-
- « coup de peuples par la permission qui y est contenue
- « de paillardise et autres ordures et voluptez ».

Débauche et imposture c'était là tout Mahomet.

#### H

## LES PREMIÈRES ÉTUDES ISLAMIQUES.

Dès le début du xvire siècle il y eut du nouveau. En 1625 parut une Histoire de la religion des Turcs avec la naissance, la vie et la mort de leur faux prophète Mahomet 1... L'auteur était « le sieur Michel Baudier, du Languedoc », historien et compilateur incessant, qui, avec un entrain et une loquacité bien méridionale, a écrit de gros volumes sur toute les histoires du monde, celles d'Asie aussi bien que celle de France; ce fut d'ailleurs un vulgarisateur fort honorable pour l'époque. Grâce à lui le public français eut enfin un livre où il pouvait s'instruire sur l'Islamisme. Baudier se vantait, et avec grande raison, d'être le premier qui eût réduit cette metière « en un corps parfait d'une histoire entière; ne saschant personne, dit-il, qui m'ait devancé en aucune langue que ce soit 2. » D'autres vinrent après lui et ils poussèrent ces études à des conclusions qui sans doute auraient révolté leur initiateur; lui-même il prévoyait que plus tard on ferait autrement et mieux, mais il réclamait avec insistance, et on ne saurait lui refuser « l'honneur d'avoir ouvert le che-

<sup>1.</sup> Elle fut rééditée en 1632 et 1741.

<sup>2.</sup> Voici les ouvrages qui ont trait à l'Asic: Inventaire de l'histoire générale des Turcs, 1617; Histoire de la cour du grand roi de la Chine, 1624 (rééd. 1645, 1667); Histoire générale du serrail et de la cour du Grand Seigneur, 1624 (rééd. 1626, 1638, 1652).

<sup>3.</sup> Préface (non paginée).

min<sup>1</sup> ». Aussi son livre a-t-il eu sur la conception de l'Islam et de Mahomet une influence qu'on exagérerait difficilement.

L'Histoire de la religion des Turcs était dédiée à « l'Église de Dieu » ; elle n'avait pour but, assure l'auteur, que « la gloire du souverain monarque du ciel et de la terre<sup>2</sup> » à qui l'on offrait comme trophées de victoire « les faussetés et lascivetés du prophète des « Turcs », « les « impostures de Mahomet, la vanité de sa secte, sa doctrine « ridicule et brutale<sup>2</sup> ». Ce début ne promettait guère d'impartialité, et le livre n'en a guère en effet; mais il n'en pouvait être autrement. D'abord Michel Baudier était bon catholique, et, puisqu'il se haussait, hors de son travail ordinaire, jusqu'à traiter un sujet religieux, il tâchait à racheter par une grande exaltation de zèle, ce que son œuvre avait forcément de laïque. En outre l'honnête compilateur avait bien été contraint, pour s'instruire lui-même et pour édifier son public, de recourir aux seuls livres où il était alors parlé de Mahomet; ses sources furent purement ecclésiastiques; Baudier a eu la discrétion de ne point les nommer; même il poussa parfois la délicatesse jusqu'à s'attribuer des connaissances qu'il n'avait point et qu'il vola maladroitement\*; après tout, c'était peut-être chez lui un honnête scrupule, qui le poussait à en réclamer l'entière responsabilité.

Du jour où les Arabes entreprirent, à grand renfort de batailles gagnées et de villes prises, une propagande efficace en faveur de leur religion, il fallut bien que l'Europe,

<sup>1.</sup> Ibidem.

<sup>2.</sup> Dédicace.

<sup>3.</sup> Approbation des docteurs en théologie placée en tête du livre.

<sup>4.</sup> Un exemple entre autres. Il donne (p. 195), comme étant de lui la traduction d'un sermon arabe; puis pour montrer combien il a senti toutes les finesses du texte original, il ajoute: « Cette langue surpasse beaucoup en douceur les mœurs de ceux qui la parlent: elle n'a pas l'accent désagréable, ni la prononciation si fâcheuse de ces langues qu'il faut tirer du profond du gosier.

à laquelle ils se heurtaient, se préoccupât de leur croyance. C'était aux deux extrémités du monde chrétien, l'Espagne et l'Empire byzantin, que l'Église se vit le plus attaquée; aussi est-ce sur ces deux frontières de la chrétienté que l'on songea d'abord à édifier, comme des machines de guerre intellectuelle, les livres de réfutation. Quelques moines grecs « ignorants et vindicatifs » s'étaient assez mal informés de la doctrine musulmane auprès de rares renégats ou de prisonniers chrétiens échappés; ils se mirent à combattre le mahométisme en de monotones chroniques ou d'insipides traités; eux aussi ils prétendaient lutter contre l'Infidèle; n'était-il pas plus aisé de disputer théologie avec un adversaire lointain et obligatoirement silencieux, que de le repousser une bonne fois jusque dans son pays? Peut-être imagina-t-on obtenir, grâce à la beauté des arguments, quelques précieuses conversions.

Ainsi rédigées les Chroniques de Théophane, d'Anastase, de Cedrenus, les réfutations de Barthélemy d'Edesse<sup>2</sup> (viii° siècle) et d'Euthymius Zigabene<sup>2</sup>, dont quelquesunes furent d'assez bonne heure connues en Occident par des traductions latines. A l'autre bout de la Méditerranée, les Arabes, comme s'ils y avaient franchi un second Bosphore, s'étaient élancés sur l'Europe; moines et soldats d'Espagne s'unirent dans une lutte plus heureuse; aussi les ouvrages théologiques qui vinrent de ce pays furentils accueillis avec beaucoup d'estime; on pouvait s'imaginer que les méthodes espagnoles de réfutation étaient excellentes, puisqu'elles avaient été suivies, en fait, d'une complète expulsion des Maures. Le moins inconnu de ces livres fut celui d'un mahométan converti du xvº siècle, Jean Andréas Maure: Confusion de la secta mahometana

<sup>1.</sup> Expression du théologien Reland,

<sup>2.</sup> Contra Mahumetanos, texte latin, publié en 1685.

<sup>3.</sup> Traité contre les hérésies, trad. lat., 1555 et 1556.

<sup>4.</sup> Voir la Préface du Koran de Marracci, p. 1.

dont le xvi<sup>o</sup> siècle put connaître les éditions espagnoles, et, le xvii<sup>o</sup> siècle la traduction latine.

Peut-être Michel Baudier lut-il quelques-uns de ces ouvrages; en tout cas, il eut certainement en main les livres des théologiens d'Europe, qui par un travail de médiocre résultat, reprirent la besogne des moines byzantins ou espagnols et composèrent des Turcisme mis en évidence ou des Alcoran criblé 2; il y eut alors, au xvie siècle, quelques études islamiques aujourd'hui tout à fait ignorées; leur valeur n'est pas grande, mais elles aboutirent du moins à une traduction latine du Koran dont Baudier semble s'être servi<sup>3</sup>. En 1543, Bibliander imprima à Bâle un gros in-folio sous le titre Mahumetis ejusque successorum vitae doctrinae atque ipse Alcoran\*. Que cette traduction fût l'œuvre de Pierre de Tolède « homme savant en langue arabesque 5 » ou de Pierre de Cluny, ou de quelque autre moine, peu importe; elle eut à quelques années d'intervalle deux éditions, mais ne tarda pas à être mise à l'index<sup>6</sup>; la faute en était, paraît-il, à ses annotations impies. Il est bien curieux de constater dès maintenant que, si la cour de Rome aima les réfutations du mahométisme, elle marqua toujours peu de sympathie aux véritables études islamiques.

Telles étaient les principales sources dont pouvait disposer Michel Baudier; son travail fut si consciencieux, si peu original qu'il transcrivit dans son œuvre, sans aucun contrôle, non seulement des documents et des faits inéxacts, mais encore les dispositions d'esprit déplorablement par-

- 1. Séville, 1537. Grenade, 1560. Traduction latine, 1646.
- 2. Voir les livres de Omius et du cardinal de Cusa; voir aussi Hornbek, Forbesius, etc. Tous ces ouvrages sont cités dans les notes du livre de Reland De religione Mohammedica libri II ou dans les préfaces de Marracci.
  - 3. En tout cas il la cite p. 125.
  - 4. Bâle, 1543, folio, deuxième édition 1550.
  - 5. Baudier, Histoire de la religion des Turcs, p. 125.
  - 6. Marracci, Alcorani textus, 1698, page 33.

tiales de toute cette littérature monastique. Grâce à lui, grâce à la diffusion de son livre, le xvue siècle n'eut pas d'autre opinion et, si l'on se prit à étudier Mahomet, ce fut avec une grande colère contre l'imposteur, avec le désir de l'enterrer définitivement sous l'amas des réfutations.

Ce zèle religieux eut son bon côté; pour mieux réfuter le mahométisme, on voulut le connaître; il fallut lire et comprendre le Koran. Michel Baudier conta assez exactement la vie de Mahomet; à vrai dire, il fit place dans son récit aux fables les plus ridicules et aux assertions les plus impertinentes, il se complut à détailler « les brigandages, les cruautés, les énormes paillardies » du prophète; mais, en même temps qu'il obéissait à l'esprittoujours survivant de la tradition religieuse et médiévale, l'auteur donnait des faits historiques et même des dates, avec une abondance extrêmement minutieuse. Ce qui est plus important, il dégagea en des termes clairs les prescriptions essentielles de la religion mahométane : l'Alcoran, écrivit-il, « oblige « quoique licentieusement à cinq choses principales « comme à la circoncision (non pas celle-ci en termes « exprès), à la prière, au jeusne, aux ablutions du corps et « à quelques autres devoirs de moindre considération 1 »; il insistait sur l'estime où étaient tenues en pays arabe l'aumône et la charité. Bref, malgré le fatras de son style et l'encombrement de ses chapitres, il sit connaître au public, d'une manière très compréhensible, « les pivots sur lesquels tourne toute la religion des Turcs<sup>2</sup> ».

Toute une moitié du livre pourrait même être dite une traduction française du Koran; après avoir parlé de Mahomet, de son œuvre, de ce qu'il appelle la hiérarchie religieuse des musulmans, Michel Baudier s'empressa d'étaler en de compacts alinéas tout son travail de réfutation, « afin

<sup>1,</sup> P. 142.

<sup>2.</sup> P. 177.

<sup>3.</sup> P. 142.

<sup>4.</sup> Trois livres sur six,

que le venin des Turcs fût suivi d'un antidote'. » Sous le titre commun d'impiétés de Mahomet, il détailla les paspassages de l'Alcoran où le faux prophète avait « dépravé » la religion chrétienne; il fallait naturellement, pour que l'imposture fût représentée au public dans toute son évidence, que l'on citât les versets du Koran à côté de ceux de la Bible; ainsi passa, éparpillé à travers toutes les pages, le principal de la doctrine mahométane. L'exposé était médiocre, mais complet: tout y entrait, les idées générales et les constatations particulières.

Aussi peut on dire que la première traduction française du Koran, qui parut une vingtaine d'années après (en 1647) n'apporta rien d'essentiellement nouveau. Ce fut l'œuvre de Du Ryer<sup>2</sup>; il avait été assez longtemps consul de France en Égypte, et avait pu acquérir ainsi une connaissance de l'arabe, assez remarquable pour l'époque. Sa traduction, souvent réimprimée pendant un siècle et demi, fut lue avec une extrême curiosité; grâce à ce petit volume, qui se présentait avec des caractères aussi menus et resserrés que ceux d'un bréviaire, le public put compléter les renseignements qu'avait donnés Baudier; ce fut pour l'œuvre de réfutation, chère à la pensée du siècle, un appoint assez important, car tout le monde désormais crut pouvoir s'assurer par une lecture directe combien la loi musulmane « était méprisable ». Un « sommaire de la religion des Turcs », plus concis que celui de Baudier, accompagnait la traduction; et ainsi achevèrent de pénétrer dans la tradition les éléments avec lesquels se constitua l'image littéraire et commune du mahométan : les prières nombréuses accompagnées d'ablutions et de prosternements, les grands jeûnes, la polygamie et le paradis des houris, le pèleri-

<sup>1,</sup> P. 320.

<sup>2.</sup> L'Alcoran de Mahomet translaté d'arabe en français par le Sr Du Ryer de la Garde Malezair, in-12.

<sup>3.</sup> Il est auteur d'une grammaire arabe.

<sup>4. 1649, 1685, 1719, 1734, 1755, 1770, 1775.</sup> 

<sup>5.</sup> Du Ryer Au Lecteur.

nage de la Mecque; c'était à peu près tout : mais la conception avait ainsi une simplicité qui la rendait universel-

lement intelligible.

Plus tard il fut possible de reprocher à la traduction de Du Ryer son inexactitudes; on se plaignit que, en ne séparant point les versets du Koran, et en les noyant dans une interminable prose, il les eût présentés « comme une rapsodie plate et ennuyeuse<sup>2</sup> ». En réalité cette traduction avec toutes ses erreurs et parfois même son galimatias, n'est pas de beaucoup inférieure aux autres versions du Koran qui furent publiées jusqu'à la fin du xvIIIe siècle; son défaut le plus apparent (je laisse de côté les contresens) c'était l'incorrection et l'incertitude constante du style; mais par un procédé commode de critique, on chargea Mahomet d'un défaut dont seul Du Ryer était responsable; le livre sacré des Mahométans eut dès lors une réputation, qui lui fut longtemps laissée, celle d'être « une déclamation incohérente '», un « chaos informe et barbare " ».

## Ш

## LE GRAND EFFORT DE RÉFUTATION CATHOLIQUE

Un grand pas avait été fait vers la connaissance de l'Islam; aussi, comme il arrive toujours après un premier effort, il y eut ralentissement et, jusqu'à la fin du xvii siècle, on se contenta presque uniquement de rééditer les ouvrages de Du Ryer et de Baudier. Plus on les lisait, plus on cherchait

<sup>1.</sup> Déjà dans La religion des Mahométans d'après le latin de M. Reland, 1721. Préf. du trad., p. 4.

<sup>2.</sup> Savary, Préface de sa traduction, 1786. Voir Turpin, Histoire de l'Alcoran, 1775, p. xvii.

<sup>3.</sup> Voir à l'Appendice II.

<sup>4.</sup> Voltaire, Essai sur les mœurs, ch. VII.

<sup>5.</sup> Turpin, ouvrage cité, p. xvin.

à se persuader de la sottise du mahométisme, mais on sentait confusément que les livres dont on disposait pour cette pieuse besogne étaient bien menus : le dessein d'achever par une décisive réfutation le vieil ennemi de l'Église hantait tous les esprits. Pascal, quand il préparait sa future Apologie du Christianisme en avait, comme tout le monde, le désir à la fois et le souci : une dizaine de fragments des Pensées notent les rapprochements que l'auteur comptait faire entre Jésus-Christ et Mahomet, ou les attaques qu'il méditait de lancer contre l'Alcoran; ils témoignent que Pascal considérait le Prophète des Arabes comme un dangereux adversaire, mais qu'il connaissait assez mal sa doctrine et son livre<sup>1</sup>.

Or, au même moment, un religieux italien préparait contre lui une machine de guerre au poids énorme, telle que le moyen âge l'avait rêvée, et telle que le xvii siècle la désirait. Pendant quarante ans, Louis Marracci lut minutieusement le texte arabe du Koran; sur chaque verset il appesantit ses réflexions de grammairien et ses arguments de théologie; autour de chaque mot, il amassa les citations, les rapprochements, les références; par-dessus l'œuvre de Mahomet il jeta la Bible entière, les Écrits des Pères, les Explications des docteurs arabes, les commentaires des philosophes modernes. Il se flattait ainsi de miner par avance chaque verset du livre maudit, afin qu'au jour de la victoire longtemps spéculée, il pût s'effondrer par une facile destruction. Quand toute cette prodigieuse besogne de sape eut été achevée, il commenca à lancer ses gros in-folio: ce fut d'abord une réfutation du Koran dans son ensemble; n'était-il pas prudent de donner le remède avant de faire connaître le mal dans toute sa laideur? Les Prodromi ad refutationem Alcorani<sup>2</sup>, parus en 1696, se

<sup>1.</sup> Édition Braunschwig, §§ 595 et suivants.

<sup>2.</sup> Prodromus ad refutationem Alcorani, in quo Mahumetis vita, ac res gestae ex probabilissimis apud Arabos scriptoribus collectae referuntur... Denique... sectae mahummetanicae falsitas ostenditur et Christianae religionis veritas comprobatur.

divisent en quatre parties: l'auteur y montrait successivement que les prédictions des Écritures sont contraires au mahométisme, que cette abominable secte resta toujours sans vrais miracles, que d'ailleurs elle était en désaccord avec les principes de la vérité divine, enfin que la morale musulmane conférée avec la morale chrétienne suffisait à démontrer l'imposture du faux prophète! Les argumentations de ce genre nous font aujourd'hui sourire d'abord, ensuite bâiller; et elles ressemblent par trop, pour qu'on en fasse cas, aux propos de l'orfèvre M. Josse. Mais la réfutation parut aux contemporains lumineuse et décisive; tout y concourait: l'histoire, la philosophie, la religion, la morale et même la connaissence de la langue arabe!

Deux ans après paraissait le principal de l'ouvrage, le texte même du Koran, accompagné d'une traduction latine et d'une réfutation de détail : Alcorani textus universus ex correctionibus Arabum exemplaribus summa fide atque pulcherrimis characteribus descriptus, eademque fide, ac pari diligentia ex arabico idiomate in latinum translatus, appositis unicuique capiti notis atque refutatione... Refutatio Alcorani in qua ad mahumetanicae superstitionis radicem securis apponitur : et Mahumetus ipse gladio suo jugulatur. L'aspect du livre est à lui seul bien significatif : le texte arabe et sa traduction latine sont toujours enserrés entre d'interminables colonnes où s'allongent les objections victorieuses : on dirait un criminel fluet et honteux, encadré entre deux énormes geôliers qui ne lui permettent point de respirer.

La traduction était vraiment bien supérieure à celle de Du Ryer; il ne saurait d'ailleurs être question ici de son exactitude, mais seulement de sa clarté: les versets

<sup>1.</sup> Padoue, 1698, in-4º et in-folio.

<sup>2.</sup> Marraccine se vante pas lui-même d'une extrême exactitude. a Taedium rigidae translationis, fateor ingenue, saepe perferre non potui : satis habui sententiam fideliter exprimere ; dictionem unam vel alteram demere, vel

étaient séparés les uns des autres: les phrases, écrites en un latin ecclésiastique, mais assez net, offraient toujours un sens; même il semble que les images de style, si abondantes dans le livre sacré des musulmans aient été reproduites avec un certain scrupule. Désormais il était impossible à un lecteur sérieux de s'exclamer devant l'incohérence du Koran: tout au plus pouvait-il parler de sa bizarrerie; c'était déjà un progrès. Aussi la traduction de Marracci fut-elle accueillie avec grande estime: pendant tout le xviii° siècle on n'a cessé de s'en servir et de la vanter¹; il est probable que Savary, quand il composa la sienne, un siècle plus tard, en a usé assez peu discrètement: on dirait vraiment, à de certains passages, qu'il a traduit non pas l'arabe de Mahomet, mais le latin de Marracci².

Outre le texte, la traduction et les réfutations, il y avait d'utiles préfaces qui résumaient en quelques pages le principal des connaissances nécessaires pour connaître Mahomet et comprendre le Koran: c'est là surtout que les vulgarisateurs, et après eux le public cherchèrent les éléments de leur conception nouvelle. Assurément il y avait encore bien de sottes assertions qu'il eût été aisé d'éviter, et de grosses injures latines dont un auteur aussi respectable aurait pu se dispenser. Mais le livre

addere, quo faciliorem sensum redderem, religioni mihi non duxi ». (Praefatio, p. 8.)

- 1. Par exemple Savary, Préface; Turpin, ouvrage cité, tome I, p. xx.
- 2. Voir Appendice II.

3. Par exemple tout ce qui a trait au moine Sergius (Voir les critiques de Savary et de Turpin).

4. Voici les derniers mots du livre, p. 838. « Jam audisti, Lector, causas ob quas Alcorani librum tam absurdum, tam spurium, tam impium; tot mendaciis fabulis et ineptiis rerum refertum, tanta mortalium turba suscipiat, et pro sacro divinoque veneretur. Sed de hoc argumento alibi fusius tracto. Tu interim vale; et ut omnes gentes Alcorani vanitatem et Evangelii veritatem agnoscant, ac Mahumetismo ceterisque profanis sectis abjuratis, Christianam tantum religionem sequantur, Deum enixe precare ».

témoignait d'un effort évident de critique « sans fiel et sans préjugé » tet il a certainement beaucoup contribue à redresser ce que la notion populaire avait de trop grossier. Ce ne fut point d'ailleurs le souci de l'impartialité historique qui imposa à Marracci cette attitude nouvelle, mais l'intérêt bien entendu de son œuvre; voulant que sa victoire fût plus belle, il avait essayé de combattre l'infidèle avec des armes loyales : aussi rejetait-il les légendes que les commentateurs arabes du Koran n'acceptaient point (Mahumetus ipse gladio suo jugulatur). Si insuffisante que soit restée sa critique, on voit que son œuvre de réfutation commençait par une demi-réhabilitation de l'islamisme : or (et c'est là un résultat dont le bon théologien se fût singulièrement affligé) on retint la réhabilitation qui ne faisait que commencer, et on oublia la réfutation qui semblait définitive. Marracci avait eu pour Mahomet les ménagements dus à un cadavre qu'on va mettre en terre; mais cette mort n'était qu'une feinte : un réveil subit allait sonner au Prophète toute une nouvelle destinée littéraire. On l'avait injurié d'abord, ménagé ensuite; on n'allait pas tarder à l'admirer.

Dans le même temps le livre de l'anglais Prideaux<sup>2</sup> était traduit en français sous le titre: La vie de l'imposteur Mahomet recueillie des auteurs arabes<sup>2</sup>. C'était là encore une tentative de réfutation de l'islamisme, mais Mahomet n'y était guère qu'un prétexte. Comme si d'avance il avait deviné l'accaparement du prophète par les philosophes, le docteur anglais s'ingéniait « à faire servir à une sin sage et chrétienne la vie d'un aussi méchant homme ' »: son livre était une « résutation complète du Déisme en tant qu'il se prévaut du Mahométisme contre le Christianisme ' ». Dès lors quoi d'étonnant si l'auteur avait eu

<sup>1.</sup> Turpin, ouvrage cité, p. xxi.

<sup>2.</sup> The true nature of imposture ... of Mahomet, Londres, 1697.

<sup>3.</sup> Amsterdam, 1698.

<sup>4.</sup> Préface.

<sup>5.</sup> Reland, ouvr. cité. Préf. du trad., Li. Cf. Turpin, ouvr. cité, p. xxn.

quelques ménagements pour cette doctrine, malgré toute sa turpitude? le dessein dans lequel on l'utilisait faisait rejaillir sur elle un peu de considération. Décidément les théologiens prenaient Mahomet au sérieux, ils l'étudiaient avec méthode et habituaient le public à compter avec lui. Pour une fois le public fut docile à leurs indications.

## IV

### LA RÉACTION PROTESTANTE ET LIBRE PENSEUSE.

La réhabilitation de Mahomet sut l'œuvre du xviiie siècle dès ses premières années : et elle commença au moment même où l'œuvre de résutation semblait achevée et désormais inébranlable.

Déjà quelques écrivains d'esprit plus large avaient cherché à s'affranchir du préjugé antique. Vers 1650 Hottinger avait parlé de l'islamisme avec une discrétion de bon goût ; plus tard le sieur de Moni avait prétendu « le faire connaître sous son vrai jour, afin que ceux qui voyagent en Levant se défassent de quantité de préjugés qu'ils ont contre cette religion 2 ». Très habilement, il en défendait le dogme, montrant que c'est seulement « un mélange de la religion des Juiss et de celle des Chrétiens », et il assurait même que sa morale « n'était point si relâchée que celle de quelques casuistes de notre siècle 2. » Dès lors on était sur le chemin des futurs panégyriques. Bayle n'osa pas s'engager trop avant, ni surtout avec trop d'éclat'; il parla de l'imposture détestable de Mahomet et se complut, comme bien l'on pense, au détail de ses aven-

<sup>1.</sup> Historia orientalis, Tiguri, 1652.

<sup>2.</sup> Histoire critique de la créance et des coutumes des nations du Levant. Francfort, 1684, p. 164.

<sup>3.</sup> Page 176.

<sup>4.</sup> Dictionnaire critique, vo Mahomet.

tures amoureuses; mais il y mettait des façons si polies, il ajoutait tant de notes et de réticences que le Prophète des Arabes finissait par devenir chez lui une manière d'apôtre de la tolérance. « Voilà les Turcs, dit-il, qui tolèrent toute sorte de religions quoique l'Alcoran leur ordonne de persécuter les Infidèles: et voilà les Chrétiens qui ne font que persécuter quoique l'Évangile le leur défende 1. » Voltaire, comme il lui arrive bien souvent, ne fera que reprendre, sous une forme plus ouvertement malicieuse, cette constatation désabusée de Bayle 2.

Mais c'étaient là des opinions que le siècle considérait comme hasardeuses : leurs auteurs étaient trop supects de libertinage d'esprit, pour qu'on pût se laisser beaucoup impressionner par eux, et la réhabilitation n'eut de succès auprès du public que le jour où les ecclésiastiques euxmèmes s'en donnèrent la responsabilité. Les catholiques avaient déjà marqué quelques bonnes intentions; mais ce furent les théologiens protestants qui mirent Mahomet tout à fait en honneur : et les raisons, comme les conséquences, en sont amusantes.

Entraînés par leur ardeur dévote de rétutation, les écrivains catholiques ne s'étaient pas bornés à condamner l'imposture du Koran; avec le mahométisme ils mélangeaient, par une ruse habile, toutes les autres hérésies, et ils ne répugnaient point à meurtrir des mêmes coups Luther, Mahomet et Calvin. « C'est un dogme mahométan, « criaient-ils devant une opinion protestante : les Turcs « eux-mêmes feraient scrupule de l'avouer<sup>2</sup>. » Les pasteurs de Hollande et les ministres d'Angleterre finirent par s'en fâcher; ils voulurent échapper à cette déplorable confusion. Bravement ils s'obligèrent à apprendre l'arabe et à lire le Koran; le désir les tenait au cœur, très vif, de montrer que « les Papistes avaient tort de les comparer aux

<sup>1.</sup> Note AA.

<sup>2.</sup> Essai sur les mœurs, ch. VII. Le texte est cité plus loin.

<sup>3.</sup> Reland, ouvrage cité, Préf. de l'auteur, p. cxxut.

Mahométans' ». Cette étude, commencée avec d'aussi bonnes dispositions critiques, aboutit naturellement à présenter le mahométisme « sous une face tout autre que celle qu'on lui avait prêtée » : une nouvelle image fut créée de Mahomet : et l'on va voir qu'il ne perdit point au change.

Deux livres surtout favorisèrent ce brusque retour dans l'opinion: La religion des Mahométans de Reland (1721)<sup>2</sup> et la Vie de Mahomet de Gagnier (1732)<sup>2</sup>. Les deux auteurs n'étaient certes point inclinés à ménager l'Église romaine; par des prêches pieux, au cours de doctes leçons, ou en de gros livres ils s'étaient habitués à proclamer « sa dépravation et son idolâtrie<sup>5</sup> ». Ils jugèrent que le mahométisme, convenablement présenté, serait pour eux une excellente arme. Mais il fallait d'abord la retirer des mains des ennemis.

A travers un grand amas de gloses, de citations et d'appendices, Reland et Gagnier tâchèrent de « faire connaître la religion islamique au monde avec les couleurs qui lui conviennent », et ils se vantèrent d'étudier Mahomet « avec une exacte neutralité »; l'abondance des détails fut extrême, et leur érudition reste souvent vaine, toujours fatigante; mais elle pouvait impressionner le public. Ils établirent que la religion musulmane « avait été mal expli-

2. Ibidem. Epître dédicatoire, p. vu.

<sup>1.</sup> Ibidem, p. cxv.

<sup>3.</sup> De religione mohammedica libri II. Utrecht, 1705; 2º éd. 1717. Traduit en français: La religion des Mahométans exposée par leurs propres docteurs avec des éclaircissements sur leurs opinions qu'on leur a faussement attribuées tiré du latin de M. Reland. La Haye, 1721.

<sup>4.</sup> La vie de Mahomet traduite et compilée de l'Alcoran, 1732. On sait sait qu'elle a été plagiée par Delaporte. Gagnier avait déjà imprimé à Oxford une vie de Mahomet en latin.

<sup>5.</sup> Par exemple: Gagnier, L'Église romaine convaincue de dépravation, d'idolâtrie, 1706.

<sup>6.</sup> Reland, ouvrage cité. Épître dédicatoire, p. vii.

<sup>7.</sup> Gagnier, ouvrage cité, préface, p. LI.

quée par ses ennemis et exposée au mépris du monde<sup>1</sup> ». A vrai dire il n'apparaissait pas très clairement en quoi Mahomet était calomnié, ni surtout de quelles accusations on voulait le laver; mais peu importait; et il recevait les hommages empressés qu'on se doit de donner à toute victime de la mauvaise foi papiste, à tout martyr de la pensée libre, sans qu'il soit besoin de s'enquérir très exactement de sa vie ni de sa doctrine. Reland et Gagnier continuaient bien à traiter le Prophète d'imposteur, car, après tout, il n'était pas chrétien; mais on le lui disait très doucement; c'était un imposteur honnête, intelligent, sérieux, savant, grand ennemi de la cour de Rome, presque un bon protestant!

Les philosophes étaient là, troupe encore un peu dispersée, mal commandés et insuffisamment équipés; ils s'armaient contre Rome de tous les arguments de rencontre, aimant surtout les attaques qu'ils pouvaient lancer par des chemins détournés. La lecture des ouvrages de Reland et de Gagnier leur fut une vraie bonne fortune; ils laissèrent tomber toute l'érudition et tout l'appareil historique, pour dégager quelques formules commodes et simplistes. Ainsi qu'ils avaient fait quelques années auparavant pour Confucius, vite, ils accaparèrent Mahomet, qui devint philosophe; on eût dit vraiment que sa destinée était de toujours faire la guerre... au profit des autres; le voici maintenant appelé à une nouvelle lutte : après avoir réfuté les hérétiques, puis combattu la cour de Rome, il allait servir à attaquer le principe même d'une religion révélée.

En 1730 le comte de Boulainvilliers publia une Histoire des Arabes et une Vie de Mahomet<sup>2</sup> pleines d'une détestable admiration pour la personne du Prophète. Le bon chanoine Gagnier s'en montra fort offusqué; il jugea le livre « impie et injurieux à la religion chrétienne<sup>1</sup> », ne

<sup>1.</sup> Reland, ouvrage cité, préface de l'auteur, p. LxxII.

<sup>2.</sup> La vie de Mahomet, 1730. Histoire des Arabes avec la vie de Mahomet, 1731.

<sup>3.</sup> Ouvrage cité, Préface, p. vu.

devinant point que ses amis et lui étaient les vrais coupables en l'affaire: le comte de Boulainvilliers ne faisait que transposer en un autre style les idées qu'avait émises Reland; il les accompagnait aussi de ses propres réflexions. Mahomet, recomposé sur un type idéal, devenait un personnage tout à fait raisonnable auquel l'auteur ne dédaignait pas de confier parfois l'expression de ses propres idées¹; homme de génie, grand législateur², conquérant et monarque, il s'était donné la mission bienfaisante de répandre, dans l'Arabie du vnº siècle, des idées de justice et de tolérance; il n'était plus question de l'Imposteur « malin et haïssable » mais d'un homme extraordinaire à qui l'Europe ferait bien de demander quelques conseils de philosophie².

Le thème était commode, d'un développement amusant; d'ailleurs le harem de Mahomet et le récit de ses amours n'étaient-ils pas là pour égayer de quelques observations graveleuses, suivant le goût de l'époque, l'argumentation philosophique? Sans même recourir à cet attrait scabreux, on pouvait aisément laisser entrevoir à travers le Koran une religion incontestablement d'origine humaine, où les dogmes n'avaient d'ailleurs presque point place, et où les pratiques religieuses se réduisaient à peu de chose. On évoquait, sans paraître y prendre garde, le souvenir de Jésus-Christ et l'on faisait remarquer que Mahomet n'avait pas consenti, lui, qu'on le divinisat! Par ces insinuations et bien d'autres le comte de Boulainvilliers et ses amis purent se vanter d' « écraser l'infâme »; on ne s'étonnera pas qu'ils aient trouvé le jeu délectable et qu'ils aient traité Mahomet avec une extrême considération.

Les attaques catholiques, les réhabilitations protestantes,

<sup>1.</sup> Voir les reproches de Turpin : ouvrage cité, p. xix.

<sup>2.</sup> Livre second contenant la généalogie et la vie de Mahomet avec le détail des moyens qu'il a employés pour former une nouvelle religion; pour s'en faire déclarer le Prophète et pour se rendre le monarque de l'Arabie.

<sup>3.</sup> Page 184.

les panégyriques des philosophes, tout contribua à le mettre à la mode; il était désormais connu. « Leur religion est le mahométisme, écrit en 1735 le rédacteur des mémoires d'Arvieux;... on la connaît assez sans que je m'arrête à en faire un détail plus circonstancié : ». Ce fut en effet à ce moment que Mahomet entra vraiment dans la littérature, et à toutes ces circonstances favorables vint encore s'ajouter la publication des Mémoires du Chevalier d'Arvieux : les Arabes, jusque-là ignorés ou affublés d'une méchante réputation y étaient représentés avec autant d'égards presque qu'on en marquait à leur prophète.

#### V

#### MAHOMET AU THÉATRE

Pendant tout le xvii siècle, il eût été malaisé à un écrivain d'introduire Mahomet dans un roman ou dans une comédie, avec le dessein seulement d'amuser le public. Le personnage n'était point divertissant, on était trop occupé à le réfuter et d'ailleurs on le connaissait trop mal pour qu'il fût l'objet d'une distraction littéraire. Au xviii siècle ces obstacles n'existaient plus; aussi vit on Mahomet paraître sur la; scène on lui donna un rôle dans le roman. Mais ce fut avec une extrême discrétion, comme si l'espèce d'interdit religieux dont il avait été frappé n'eût pas été complètement levé. Les comédiens italiens, un auteur plus ou moins pornographique, et Voltaire — tous réprouvés de l'Église — furent les seuls, je crois, qui osèrent enfreindre cette excommunication tacite.

C'est à Lesage' qu'il faut faire honneur (si l'honneur a

<sup>1.</sup> Tome II, p. 170.

<sup>2. 6</sup> volumes, 1735.

<sup>3.</sup> Voir Revue africaine, avril 1905. — Les Arabes dans la comédie et le roman du xviii siècle.

quelque part en cette matière) d'avoir le premier donné une forme littéraire au personnage de Mahomet; encore le dut-il à une simple rencontre d'événements. Il avait été prié de revoir et de mettre en bon style la traduction des Mille et un jours<sup>1</sup>, œuvre de Pétis de la Croix: lui-même il s'amusa à ces contes où l'imagination est moins exubérante que dans les Mille et une nuits, mais qui sont d'un joli réalisme et enferment beaucoup de malice; il y nota plusieurs anecdotes qu'il crut propres à devenir d'excellentes comédies<sup>2</sup>; l'une d'elles<sup>2</sup> inspira Arlequin Mahomet qui fut joué à la foire Saint-Laurent en l'année 1714.

Arlequin poursuivi par ses créanciers achète au savant Boubékr un coffre volant, œuvre merveilleuse de mécacanique; il disparaît aussitôt en l'air et débarque dans une Asie quelconque, à Basra. Là il promet son appui au prince de Perse qui, sans être connu d'elle, aime la fille du roi de Basra. Mais l'habit bigarré qu'Arlequin porte à l'ordinaire n'incline point au respect ; aussi se revêt-il d'un déguisement; déjà dans d'autres pièces, il s'était fait roi de Serendib, grand visir ou sultane favorite; une transformation de plus n'était pas pour lui déplaire; il s'habille donc cette fois à l'arabe et trouve bon de s'appeler Mahomet. Cette supercherie et les miracles faciles qu'il peut réaliser, grâce à son coffre, donnent beaucoup d'autorité à son rôle un peu scabreux d'entremetteur! Il apporte à la princesse le portrait du prince, et fait savoir au beaupère récalcitrant sa volonté de prophète; alors il lui suffit de paraître entre ciel et terre, dans son coffre, au milieu d'un fracas de pétards et d'une grêle de cailloux, pour que les Mahométans se prosternent contre terre : le roi de Basra donne son consentement. Après cela Mahomet redevient Arlequin mais pour garder le souvenir de sa

<sup>1. 1707</sup> et années suivantes.

<sup>2.</sup> Par exemple : Arlequin Hulla. — Les Pèlerins de la Mecque. — La princesse de Carizme.

<sup>3</sup> Récit de Malek dans la suite de l'histoire de Bedreddin Lolo et de son visir.

sainteté éphémère, il élève à la dignité et au rôle de houri une jolie soubrette qu'il a remarquée. C'est sa manière à lui d'entrer au paradis!

Le conteur arabe avait été plus déférent, et s'il avait consenti qu'un imposteur prit la figure de Mahomet, il avait tenu à ce que le faux prophète opérât pour son compte; il épousait lui-même la princesse et il obtenait de son beau-père une riche dot. Mais Arlequin ne pouvait prétendre à tant d'honneur : quel que fût son déguisement, son rôle était d'éviter les coups de bâton et de caresser les servantes : il laissait respectueusement à son maître les profits plus substantiels.

Ce Mahomet équivoque, fantaisiste et bon enfant, parut encore dans quelques autres comédies du xviiie siècle; mais il n'y eut plus un rôle direct, se bornant aux occupations reposantes d'un Deux ex machina; il permit à ses houris de venir faire entendre sur la scène le chœur des « célestes pucelles " »; surtout, il se montra fort complaisant aux amoureux soit en prêtant son nom à leurs supercheries, soit en déférant ces officieuses fonctions aux muftis, calenders ou derviches, ses représentants sur la terre2. Arlequin avait établi contre lui un bien fâcheux précédent; et d'ailleurs sa réputation amoureuse, si connue, l'obligeait à de telles compromissions. Aussi son nom fut-il traîné d'une manière presque infamante dans un mauvais roman érotique, Le cousin de Mahomet... histoire plus que galante (1762). Le héros, un Marseillais, y contait ses aventures d'amour dans les faciles harems d'Orient, et les dangers de toute sorte qu'il y avait courus ; il parut si bon musulman qu'on voulut le convertir, suivant le rite du pays. Mais il se contenta d'entrer dans la parenté de Mahomet; il lui parut glorieux d'être l'amant d'une fille de schérif, et par là quelque peu schérif lui-même. Le Prophète devenait son cousin : et Mahomet se trouvait plus

<sup>1.</sup> Poinsinet, Le faux dervis, 1757.

<sup>2.</sup> Lesage et d'Orneval. Les pèlerins de la Mecque, 1726.

compromis par cette alliance inavouable qu'il ne l'avait été lors de la ruse d'Arlequin.

A toutes ces fantaisies la connaissance du mahométisme n'avait été d'aucune utilité; il serait au contraire impossible de comprendre le fameux *Mahomet* de Voltaire, si l'on ne connaissait pas l'état des études islamiques au moment où cette tragédie parut, et si on n'avait souvenir des étapes par lesquelles elles avaient passé.

La pièce est en effet bien singulière.

Voltaire l'écrivit au moment où les théologiens protestants d'une part, les philosophes de l'autre avaient commencé à réhabiliter Mahomet aux dépens de l'Église catholique. Or *Mahomet* fut dédié au Pape, et le Prophète des Arabes y est présenté, au moins à l'apparence, comme un abominable imposteur; or les sentiments réels de Voltaire ne peuvent être mis en doute, et il y a là certainement méchanceté. Peut-être y découvrira-t-on encore une supercherie, comme si Mahomet n'avait jamais pu se présenter au public du xviiie siècle, autrement qu'avec un masque et un déguisement.

Voltaire était trop préoccupé de l'actualité pour ne pas accaparer, à son profit, les succès de la mode: aussi dut-il souvent à d'autres l'idée première de ses œuvres. Mahomet fut conçu de la sorte, grâce à un heureux hasard: le 2 février 1739 Lanoue fit représenter avec un certain succès son Mahomet II; Voltaire lut la pièce et s'enthousiasma. « L'auteur de Mahomet II m'a envoyé sa pièce; elle est pleine de vers étincelants: le sujet était bien difficile à traiter. Que diriez-vous si je vous envoyais bientôt Mahomet Ier!? » Cette idée surgie si brusquement dans son esprit ne tarda pas à se réaliser, car Voltaire avait la composition facile; il put au bout de quelques mois, en janvier 1740, lire la pièce à ses amis 2. Peu après, en avril, il l'essayait sur la scène à Lille 3; puis, pendant deux ans,

<sup>1.</sup> Lettre à d'Argental, 2 avril 1739.

<sup>2.</sup> Lettre du 26 janvier et du 2 février 1740.

<sup>3.</sup> Lettre de Cideville, mai 1741.

il la reprenait et la corrigeait; souvent sa correspondance y fait allusion; et l'on voit avec quel intérêt il poursuivait ce travail. Enfin le 9 août 1742 Le Fanatisme ou Mahomet le Prophète fut joué à Paris, sous sa forme définitive; mais la pièce n'eut alors qu'une existence bien courte, puisqu'elle fut suspendue à la troisième représentation, et on ne la revit à la scène que dix ans après, le 30 septembre 1751. Elle ne fit pas d'ailleurs grand bruit à cette époque, et Voltaire lui-même paraît s'en être désintéressé.

Le sujet est, malgré son caractère mélodramatique, d'une suffisante simplicité. Mahomet arrive devant la Mecque, qui est gouvernée par Zopire et par une assemblée de sénateurs ; tout cède devant l'habileté de ses impostures ; il veut se venger de Zopire qui autrefois l'a banni et dont il a enlevé les enfants. Au nom de la religion, Mahomet ordonne à Séide son disciple, fidèle jusqu'à l'aveuglement, de tuer Zopire; ce sera (Mahomet seul le sait) un parricide, car Séide est fils de Zopire : le père n'a pas reconnu son enfant. Il compte, après ce meurtre imposé, punir Séide, et il se débarrassera ainsi d'un rival : il désire en effet posséder Palmire qui aime Séide et en est aimée, sans savoir qu'il est son frère. Zopire est tué; mais avant de mourir, il apprend le secret terrible, et le dit à ses enfants épouvantés. Mahomet arrive et fait arrêter Séide, affirmant par une imposture grossière qu'il n'a jamais ordonné ce meurtre. Les protestations de Séide causent pourtant quelque émotion dans le peuple; mais on lui avait fait boire par avance un poison lent dont l'effet a été merveilleusement calculé; Mahomet invoque le ciel: que le vrai coupable soit puni par un miracle! Précisément Séide défaille : le peuple se prosterne, l'imposteur triomphe par ses crimes, et Palmire, pour lui échapper, ne sait que se tuer.

On le voit, Mahomet joue dans cette tragédie le rôle d'un abominable personnage. La débauche et l'imposture sont ses plus ordinaires occupations, mais il ne dédaigne pas les crimes de droit commun; comme un traître romantique, il sait habilement composer les poisons, et par un raffinement d'exquise cruauté, il oblige d'abord ses victimes à des crimes par lesquels elles se perdent ellesmêmes; il permet l'inceste, le parricide l'amuse. A l'occasion d'ailleurs il étalera, avec une franchise très ingénue, la turpitude de son âme; et son cynisme serait prodigieux, s'il n'était tout à fait puéril. Aussi Voltaire quand il parlait à ses amis de son héros, lui appliquait toute sorte d'épithètes convenables: « Ce drôle de Mahomet, mon fripon, mon scélérat de Prophète<sup>1</sup>».

Vraiment il avait voulu faire de lui un imposteur vulgaire et criminel, hanté seulement d'ambition terrestre, et désireux d'assouvir quelques brutales passions:

Allons, dit-il, consultons bien mon intérêt, ma haine, L'amour, l'indigne amour qui malgré moi m'entraîne Et la religion à qui tout est soumis Et la nécessité par qui tout est permis.

Un tel Mahomet fait immanquablement songer à Tartufe, mais à un Tartufe tragique qui abandonnerait la séduction et le vol pour le viol et le meurtre. Et le rapprochement s'impose si bien que Voltaire, lui-même, après la représentation de sa pièce, n'a pu se l'interdire. « Mahomet, écritil à M. de Cideville, est Tartufe le Grand ».

Le procédé est commode; pour rendre ridicule ou odieuse une idée, on fait odieux et ridicule le personnage qu'on charge de la représenter : ainsi agissaient les moines d'autrefois, et la méthode paraît bonne encore à certains romanciers d'aujourd'hui. Avec cet aspect le Prophète de l'Islam ne pouvait que plaire à l'Église catholique: c'était l'image ancienne. Déjà Michel Baudier avait dédié à l'Église son Histoire de la Religion des Turcs; et il semblait très naturel que Voltaire offrît son Mahomet au pape

<sup>1.</sup> Lettres de 1741 passim. Par exemple à Formont, 10 août, à d'Argental, 22 août.

<sup>2.</sup> Acte II, scène vr.

<sup>3. 1</sup>er septembre 1741.

Benoît XIV; on eût dit qu'aucun laique n'avait le droit de parler des musulmans sans commencer par offrir à l'inquisition romaine, comme victime expiatoire, « le fondateur de cette fausse et barbare secte <sup>1</sup> ».

Mais si Michel Baudier avait pris son rôle au sérieux, Voltaire avouait à ses amis que sa pièce n'était qu'un « gros vin »², bon à flatter rudement non pas même l'âme des prêtres et des pieux, mais les intelligences ancillaires de l'Église, celle du bedeau ou bien du sacristain. Pourquoi s'était-il plu à cette déformation inintelligente de Mahomet, alors surtout que des études toutes récentes, et même les livres de ses amis, lui permettaient d'en donner une image raisonnable?

Voltaire avait travaillé son sujet, beauconp. « J'ai fait ce que j'ai pu, dit-il, pour mettre Mahomet dans son cadre<sup>3</sup>; il lut le Koran dont il reproduit certains passages, il étudia l'histoire du Prophète et y fit de fréquentes allusions; il tâcha aussi de décrire le fanatisme halluciné des premiers mahométans (Séide), l'attrait et le prestige que Mahomet semble avoir eu sur les femmes (Palmire); il chercha même à représenter à la scène l'extension rapide de l'islamisme en ses premières années, et quelques-uns des procédés de propagande auxquels on eut alors recours. Tout cela était de la bonne couleur locale, et la pièce aurait eu une raisonnable vraisemblance si l'auteur y avait fait paraître son personnage, dessiné d'après le portrait qu'en donnait le comte de Boulainvilliers.

En réalité Voltaire pensait comme ses amis les philosophes; lui aussi, il jugeait le Koran un livre excellent, en ce qu'il favorisait les affirmations commodes de la libre pensée. Mais son œuvre devant être jouée au théâtre, avec grand éclat, il lui fallait d'avance désarmer

<sup>1.</sup> Dédicace italienne au pape,

<sup>2. 2</sup> février 1740.

<sup>3, 26</sup> janvier 1740.

<sup>4.</sup> Il s'amuse à s'écrier dans ses lettres (1° sept. 1741) « Allah, illah, allah; Mohammed rezoul Allah!

les censures civiles et ecclésiastiques; si ingénieux qu'ait été ce détour, il ne trompa pas tout le monde, puisque la pièce fut interdite aussitôt que jouée; et si Voltaire put la faire reparaître quelques années après, c'est qu'il avait eu une trouvaille d'esprit également spirituelle et impertinente. L'approbation pontificale (obtenue, qui dira comment?) donna à son Mahomet une manière de consécration religieuse, le pape Benoit XIV dut se sentir joué; il ne put évidemment refuser cette offrande pieuse, mais son embarras dut être bien fort, puisqu'il paraît même dans sa lettre de remerciment. De la pièce il n'était rien dit; avec une ruse tout ecclésiastique, le Souverain Pontife félicitait Voltaire de son habileté à manier le vers latin et discutait avec lui une minuscule question de prosodie antique! Il acceptait le présent, mais sans vouloir l'approuver, ou même le regarder.

La pièce était en effet philosophique, sans conteste. Comme le livre de Boulainvilliers, c'était un appel à la tolérance contre l'esprit de fanatisme et de superstition : quiconque a lu les auteurs du xviiie siècle sait ce que veulent dire ces mots! La Mecque fut tout simplement pour Voltaire une dénomination commode de Rome. « Mahomet est le dogme du fanatisme, cela est tout nouveau '... La pièce n'est au fond qu'un sermon contre les maximes infernales qui ont mis le couteau à la main des Poltrot, des Ravaillac, et des Châtel\*. Il eût été bien étonnant que les Jésuites, puisqu'ils ont trouvé place dans l'œuvre entière de Voltaire, ne fussent pas invités à jouer leur rôle dans cette tragédie. Mahomet sous-entendait Loyola; Séide représentait le novice imbécile et affolé jusqu'au crime. On avouera après cela qu'il était assez spirituel de faire accepter cette dédicace au pape!

Le titre le Fanatisme était déjà lui-même une indication, mais les propos des personnages ne pouvaient laisser

<sup>1.</sup> A Cideville, 5 mai 1740.

<sup>2.</sup> A d'Argental, novembre 1742.

aucun doute aux spectateurs les moins avertis. La religion, y enseignait-on, est une chose purement humaine à l'origine; elle ne devient divine qu'avec le temps:

Vois l'homme en Mahomet, dit Zopire, conçois par quel degré Tu fais monter aux cieux ton fantôme adoré!.

Elle ne peut se développer que grâce à l'inintelligence et à la sottise du peuple :

Oui, dit Mahomet, je connaiston peuple: il a besoin d'erreurs Ou véritable, ou faux, mon culte est nécessaire 3.

Ceux qui propagent la religion sont des imposteurs :

Mon triomphe en tout temps est fondé sur l'erreur .

Il faut m'aider à tromper l'univers,

De la crédulité donner à tous l'exemple, Annoncer l'Alcoran aux peuples effrayés 4.

Aussi les prêtres redoutent-ils et condamnent-ils tous ceux qui seraient tentés de réfléchir sur le dogme, les philosophes surtout:

Loin de moi les mortels assez audacieux Pour juger par eux-mêmes et pour voir par leurs yeux! Quiconque ose penser n'est pas né pour me croire 5.

Une fois installée dans la crédulité publique, la religion ne se soutient que par le fanatisme et la superstition:

O superstition! tes rigueurs inflexibles Privent d'humanité les cœurs les plus sensibles.

La religion conduit donc naturellement au crime!

- 1. Acte I, scène in.
- 2. Acte II, scène v.
- 3. Acte IV, scène r.
- 4. Acte II, scène v.
- 5. Acte III, scène vi.
- 6. Acte I, scène II,

M. Homais, qui avait après tout l'esprit assez large, eût estimé que Voltaire exagérait: telle était pourtant la conception, un peu trop simpliste, de l'idée religieuse que les Encyclopédistes répandaient parmi le public. Mais le pharmacien d'Yonville se serait plaint surtout que le législateur des Arabes, bien qu'utilisé au service d'une bonne cause, fût peint avec des couleurs qui le dénaturaient. Il n'était pas juste que Mahomet fût rendu si odieux. Voltaire lui-même en eut le remords. « J'ai fait Mahomet un peu plus méchant qu'il n'était , écrivit-il en 1751 à la reprise de sa pièce: et dès lors il songea seulement à réparer le tort que sa tragédie avait pu causer à un personnage aussi respectable et philosophique. L'œuvre de réhabilitation, un moment interrompue, reprit.

### VI

## MAHOMET ET LES ENCYCLOPÉDISTES

Au moment où Voltaire écrivit ces lignes de repentir, il composait son Essai sur les Mœurs, et il fit dans ce livre la place très large aux civilisations d'Orient. La religion islamique lui parut, dès lors, non plus une secte ridicule, mais un des plus grands faits de l'histoire du monde; avec une lucidité d'esprit tout à fait intelligente, il lui découvrit et lui donna une importance que personne, jusque-là, n'avait pensé qu'elle pût prendre un jour. On conçoit que le personnage de Mahomet, étudié de ce point de vue, se dessinât avec une tout autre image: le Tartufe obscène et cruel disparaissait; le grand homme avait son tour. « Il y a je ne sais quoi dans ce Mahomet qui impose<sup>2</sup>. » Voltaire l'avouait maintenant et, comme les palinodies ne lui

<sup>1.</sup> A Mme Denis, 29 octobre 1751.

<sup>2.</sup> Lettre à M. de La Motte, mars 1763.

coûtaient guère, il s'extasia devant celui qu'il avait si grossièrement insulté. A vrai dire Mahomet avait joué le rôle d'un compère et, comme il arrive dans les lourdes plaisanteries de cirque, les coups qui lui semblaient destinés avaient en réalité passé à côté de leur but, pour aller atteindre un adversaire plus éloigné. Il n'était donc pas difficile de se réconcilier.

Tout un chapitre de l'Essai sur les Mœurs fut consacré au Prophète'; et celui-ci réapparut en mainte autre page de l'œuvre; on le vit encore dans le Dictionnaire philosophique<sup>2</sup>, où les préjugés ordinaires des Européens sur l'Islam - ceux précisément qui s'étaient si bien étalés dans la tragédie de Mahomet! - étaient attaqués de la belle manière. Mahomet fut comparé à Cromwell<sup>2</sup>; « conquérant, législateur, monarque et pontife, il joua le plus grand rôle qu'on puisse jouer sur la terre aux yeux du commun des hommes'. Assurément c'était un charlatan mais un « hardi et sublime charlatan » qui d'ailleurs n'avait point pratiqué véritablement l'imposture. Voltaire esquissait à son propos une psychologie des fondateurs de religion, que ne désavoueraient point trop les travaux de l'histoire et de la pathologie modernes. « Il est à croire que Mahomet, comme tous les enthousiastes, violemment frappé de ses idées, les débita d'abord de bonne foi, les fortifia par des rêveries, se trompa lui-même en trompant les autres, et appuya enfin par des fourberies nécessaires une doctrine qu'il croyait bonne "».

Il n'était plus question naturellement de voir en lui le symbole du fanatisme; recevant à nouveau un rôle que déjà il avait tenu dans le livre du comte de Boulainvilliers,

<sup>1.</sup> Chapitre vi.

<sup>2.</sup> Voir aux mots Alcoran, Arabes, Arot et Marot, Femmes, Mahométans.

<sup>3.</sup> Remarques de l'Essai sur les mœurs, § 4.

<sup>4.</sup> Ibidem.

Dictionnaire philosophique au mot Alcoran.

<sup>5.</sup> Essai sur les mœurs, chapitre vi.

Mahomet devint un apôtre de la tolérance. Malignement Voltaire comparait le catholicisme et la foi islamique. « Bornons-nous toujours à cette vérité historique : le législateur des musulmans, homme puissant et terrible, établit ses dogmes par son courage et par ses armes; cependant sa religion devient indulgente et tolérante. L'instituteur divin du christianisme, vivant dans l'humilité et dans la paix, prêcha le pardon des outrages; et sa sainte et douce religion est devenue par nos fureurs la plus intolérante de toutes et la plus barbare.

L'Essai sur les Mœurs fut lu avec beaucoup d'enthousiasme. Mahomet fut aussitôt un sujet de conversation dans les salons de l'époque : seuls quelques arriéres osaient dire qu'il avait été « le meilleur ami des femmes » et « le plus grand ennemi de la raison<sup>2</sup> »; contre ces vieilles opinions, les encyclopédistes et leurs amis répétaient, avec de convenables exagérations, les formules de Voltaire. Diderot lui même, quoique avec une admiration plus discrète le représenta comme un législateur habile et un apôtre de vertu<sup>3</sup>. Des compilateurs vinrent, comme toujours, exploiter cette gloire nouvelle; en des volumes sans originalité, mais d'une lecture facile ', Turpin faisait connaître au grand public « ce philosophe formé des mains de la nature, ce législateur sans le secours des sciences 3 ». Les Académies, elles-mêmes entraînées par le mouvement, commençaient, dans leurs concours, à proposer Mahomet comme sujet d'éloges 6; c'était la consé-

- 1. Ibidem, chapitre vii.
- 2. Diderot, Lettres à Sophie Volland, 30 oct. 1759.
- 3. Ibidem, 30 octobre et 1er novembre 1759.
- 4. Histoire de la vie de Mahomet législateur, 1773, 3 vol. (rééd. 1775), Histoire de l'Alcoran où l'on découvre le système politique et religieux du faux prophète et les sources où il a puisé pour sa législation, 1775, 2 volumes.
  - 5. Histoire de la vie de Mahomet, III, 117.
- 6. L'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres propose en 1786. « Zoroastre, Confucius et Mahomet comparés comme sectaires, législateurs et moralistes ». En 1805, la classe d'histoire et de littérature ancienne

cration officielle de son triomphe. Tout le monde désormais lut le sublime Koran; on vanta les idées politiques de Mahomet, ses théories morales, son système de législation; on s'extasia devant l'intelligence orientale qui avait produit de telles merveilles. « L'Asie qu'on accuse d'être le séjour de l'inaction et de la mollesse » avait décidément mis au jour « les plus grands législateurs de l'univers » : Zoroastre, Confucius et surtout Mahomet <sup>1</sup>. C'était là l'association glorieuse, non pas des trois imposteurs, mais des trois législateurs.

Après de tels éloges on était bien en droit de réclamer au « Prophète des Turcs » quelque petit service; malgré la comble de gloire où on l'avait élevé, il fallait qu'il reprît par instants le déguisement d'autrefois; on le chargea encore de recevoir, en apparence, les coups qu'on faisait tomber drus sur le christianisme. L'auteur de la Certitude des preuves du mahométisme 2 se donna le plaisir de rédiger une prétendue apologie de la religion musulmane; mais il eut soin que le lecteur comprît bien qu'il s'agissait du catholicisme; et il choisit, pour ce feint panégyrique, des arguments si ingénieusement stupides que son dessein dut paraître clair aux intelligences les moins affinées.

On était bien loin du livre de Baudier ou des in-folio de Marracci. Aussi pouvait-il paraître que la traduction de Du Ryer, la seule version française qui existât alors encore du Koran, avait été conçue dans de trop méchantes intentions pour être vraiment bonne. Il y avait un nouveau Mahomet, il y eut un nouveau Koran : ce fut celui de Savary (1783), entrepris « pour mettre le lecteur en état de se prononcer avec sagesse sur le législateur de l'Arabie<sup>3</sup>. »

de l'Institut mettra au concours : « De l'influence de Mahomet pendant les trois premiers siècles de l'Hégire ».

<sup>1.</sup> Pastoret, Zoroastre, Confucius et Mahomet, 1787, p. 1.

<sup>2.</sup> Ou réfutation de l'examen critique des apologistes de la religion mahométane par Ali Guer bey, Londres, 1780.

<sup>3.</sup> Préface de Savary.

L'œuvre changeait définitivement de nom; jusque-là on n'avait guère parlé que de « l'Alcoran » et ce mot, mal formé, qui traînait dans la littérature depuis le moyen-âge semblait garder en lui quelque chose des erreurs et des hostilités d'autrefois. Savary fit définitivement entrer dans l'usage le mot « Koran »; et il entendait bien, par cette modification du titre, consacrer la transformation complète de l'image commune de l'islamisme; on déchirait l'étiquette ancienne pour une nouvelle : or, le public connaît les choses par leurs étiquettes surtout, et les livres par leur titre.

La traduction de Savary n'a peut-être pas la valeur, ni même toute l'originalité dont fait parade l'orgueilleux auteur: mais elle venait à son heure, aussi bien que celle de Du Ryer, un siècle et demi auparavant : « Tu seras étonné, disait Du Ryer à son lecteur en lui présentant l'Alcoran, que ses absurdités avent infecté la meilleure partie du monde et avoueras que la connaissance de ce qui est contenu en ce livre te rendra cette lov méprisable. » — « Le philosophe y trouvera, affirmait au contraire Savary, les moyens qu'un homme appuyé sur son seul génie, a employés pour triompher de l'attachement des Arabes à l'idolâtrie et pour leur donner un culte et des lois ; il y verra, parmi beaucoup de fables et de répétitions des traits sublimes et un enthousiasme propres à subjuguer des peuples d'un naturel ardent<sup>2</sup>. » Si le lecteur se montrait docile aux avertissements de l'auteur, il allait certainement voir se révéler, dans un livre qu'il avait déjà lu et peut-être jugé, une œuvre tout à fait nouvelle. Et c'est en ce sens surtout que la traduction de Savary fut vraiment remarquable : il se peut bien qu'elle ait été dépassée par d'autres et remplacée, mais aujourd'hui

<sup>1.</sup> Voir à l'appendice II : elle semble très inspirée du latin de Marracci. Cardonne, censeur royal, dans son appréciation du 29 avril 1782 dit la traduction « de la dernière exactitude ».

<sup>2.</sup> Préface.

encore on y peut chercher une image intelligente du mahométisme.

Un Abrégé de la vie de Mahomet, sans doute très inspiré de l'ouvrage de l'Anglais Sale 1 accompagnait cette nouvelle version, donnant des renseignements clairs et convenablement impartiaux : le public était désormais préparé à comprendre les résultats plus précis des études à venir.

Que de choses avaient changé, depuis le début du xviiiº siècle, dans la conception de Mahomet! il n'est peutêtre pas exagéré de dire que les études sur l'islamisme ont alors inauguré la science qui allait s'appeler « l'histoire des religions » et qui devait tant élargir la pensée du xixe siècle. Il suffisait dès lors pour qu'on pût connaître véritablement Mahomet, de renoncer aux exagérations où l'on s'était laissé entraîner par un peu trop d'enthousiasme philosophique; la route nouvelle était tracée d'un dessin sûr, et même commencée : il restait surtout à la dégager de nombreux obstacles qui l'encombraient encore. Ce sera l'œuvre de la science orientaliste qui naissait alors; et la besogne paraîtra certes d'importance, si l'on compare l'image de Mahomet telle qu'elle est tracée dans l'Essai sur les Mœurs avec celle que vient d'en donner (cent cinquante ans après) M. Houdas dans son Islam. Mais les savants du xixº siècle n'ont fait que persévérer dans une œuvre déjà entreprise : ceux du xvii et du xviii siècle ont démoli d'abord une tradition vieillie, puis constitué les rudiments de la conception nouvelle. C'est là un résultat assez précieux pour qu'on puisse leur donner la part d'estime, sinon de gloire, qui convient à tous les précurseurs.

<sup>1.</sup> Observations historiques et critiques sur le mahometisme : la traduction française de cet ouvrage parut en 1775 en tête de la dernière réédition de l'Alcoran de Du Ryer.

### APPENDICE I

## PRINCIPAUX OUVRAGES FRANÇAIS DU XVII<sup>6</sup> ET DU XVIII<sup>6</sup> SIÈCLE RELATIFS A L'ISLAMISME

| M. Baudier. Histoire de la religion des  | De Boulainvilliers. Histoire des Arabe       |
|------------------------------------------|----------------------------------------------|
| Turcs, Paris                             |                                              |
|                                          | Gagnier, La vie de Mahomet 173               |
| Réédition de Baudier 1641                | Réédition de Du Ryer 173                     |
| Abr. Echellensis. De placitis philoso-   | Réédition de Baudier 174                     |
| phorum arabum ex arabico ser-            | Observations historiques et critique         |
| mone 1641                                | sur le mahométisme 175                       |
| Du Ryer. L'Alcoran de Mahomet. 1647      | Galland. Recueil des rits et cérémo          |
| Réédition de Du Ryer 1649                | nies du pèlerinage de la Mecque              |
| Hottinger. Historia orientalis . 1651    | 175                                          |
| Réédition de Du Ryer 1672                | Ancelin. Histoires secrètes du prophèt       |
| De Moni. Histoire critique de la créance | des Turcs                                    |
| et des coutumes des nations du Le-       | Réédition de Du Ryer 175                     |
| vant 1684                                | Voltaire. Essai sur les Mœurs . 1750         |
| Le R. P. M. Nau. Etat présent de la      | De Bréquigny. Mémoire sur l'établisse        |
| religion mahométane 1684                 | ment de la religion et de l'empire           |
| Réédition de Du Ryer 1685                | de Mahomet. Recueil de l'Ac. de              |
| Chardin. Voyages, tome VII (extraits du  | Inscript. et Belles-Lettres, XXIV, 404       |
| Koran) 1686                              | 176                                          |
| Texte arabe du Koran (Hinckelmann) 1694  | Porter. Observations sur la religion         |
| Marracci. Prodromi ad refutationem       | les lois, le gouvernement et le              |
| Alcorani 1696                            | mœurs des Turcs, traduit de l'anglais        |
| D'Herbelot. Bibliotheca orientalis 1697  | 1769                                         |
| Marracci, Alcorani textus. Alcorani re-  | Réédition du Koran de Du Rver 1770           |
| futatio 1698                             | Turpin. Histoire de la vie de Mahomet        |
| Prideaux, La vie de l'imposteur Maho-    | 177                                          |
| met 1600                                 | Ancelin, Réédition de 1754 1778              |
| met                                      | Réédition de Du Ryer 1778                    |
| des Turcs 1704                           | Turpin. Histoire de l'Alcoran . 1775         |
| Tournefort. Voyage au Levant (un         |                                              |
|                                          |                                              |
| chapitre sur la religion et les mœurs    | La certitude des preuves du mahomé-<br>tisme |
| des Turcs)                               | tisme                                        |
| Réédition de Du Ryer 1719                | Le Koran de Savary 1166                      |
| La religion des Mahométans par           | Savary. Morale de Mahomet 1784               |
| Reland                                   | Pastoret. Zoroastre, Confucius et Ma         |
|                                          | homet 178                                    |
| 1730                                     |                                              |

# LES TRADUCTIONS DU KORAN AU XVII° ET AU XVIII° SIÈCLE

AFFENDICE II

|    | Pour qu'il soit possible de comparer, on a rapproché un passage<br>Ryer, Marracci, Savary; et on a ajouté la traduction de Kazimirski.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | ole de comparer, on a raj<br>et on a ajouté la traduct                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Pour qu'il soit possible de comparer, on a rapproché un passage, choisi au hasard, dans Du<br>er, Marracci, Savary; et on a ajouté la traduction de Kazimirski.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | si au hasard, dans Du                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|----|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|    | DU RYER                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | MARRACCI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | SAVABY                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | KAZIMIRSKI                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|    | Edition 1672, puge 34.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Sura II, 265.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | Chapitre II, verset 265.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | Chapitre II, verset 266.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 16 | O vous qui croyez en Dieu, ne rendez pas vos aumônes inutiles par le repentir el par le réproche, comme font ceux qui font des aumônes, par ostentation el par hypoerisie, ils ne croyent pas en Dieu ny au jour du jugement, leurs bonnes œuvres sont semblables au rocher, sur lequel il y avait un peu de terre, il est arrivé une grande pluye, qui la emportée et na rien laissé dessus : leur travail leur sera inutile et n'en recevront point de mérile, car bieu n'aime pas les hypoerites uy les impies. L'action de ceux qui font des aumônis pour complaire à Dieu ou pour sauver leurs âmes est semblable à un grain semé en une grande ou légère pluye qui a fait multiplier son fruit, Dieu voit tout ce que vous faites. | O quicrediderunt, ne vanas redda- tis elemosynas vestras cum expro- bratione et laesione; sicut qui erogat opes suas ad apparendum hominibus et non credit in Deum et diem novissimum. Similitudo silicis super quam sit terra, inci- datque ei pluvia vehemens, et re- linquat eam duran, au/erendo terram. Non potuerunt profeere in re ulla ex eo quod lucrati fue- rint: nam Deus non dirigit infi- deles. 266. Et similitudo eorum qui erogant facultates suas ob desiderium placendi Deo et stabi- limentum de animabus suis, est sicut similitudo horti in colle, cui incidit pluvia vehemens et attulit cichum suum duplicia (id est fruc- tum dupticacerti). Quod si non incidit pluvia vehemens, sal- tem ros. Et Deus in id quod facetis est intuens. | O croyans! ne rendez point vain le mérite de vos aumônes par le murmure et l'iniquité. Celui qui fait l'aumône par ostentation et qui ne croit pas en Dieu au jour dernier est comme un rocher couvert de poussière. Une pluie abondante survient et ne lui laisse que sa dureté. Ses actions n'auront aucun mérite aux yeux de l'Eternel, parce qu'il ne dirige point les Infidèles.  266. Ceux qui n'usent de leurs richesses que pour plaire à Dieu et qui sont constans dans la pratique de la vertu ressemblent à un jardin placé sur une colline: une pluie favorable et la rosée désallèrent la terre et font croître ses producions en abondance. | O croyants! ne rendez point vaines vos aumônes par les reproches ou les mauvais procédés, comme agit celui qui fait des largesses par osteutation, qui ne croit point en Dieu et au jour dernier. Il ressemble à une donnier coalileuse couverte de poussière; qu'une averse fonde sur cette colline, elle n'y laissera qu'un rocher. De pareils hommes n'aun rocher. De pareils hommes n'aun rocher. De pareils hommes n'aun avoir dans le désir de plaire à bieu et pour l'affernissement de leurs Ames ressemblent à un arrosé par une pluie abondante, et dont les fruits out été portés au double. Si une pluie abondante, et dont les fruits out été portés au double. Si une pluie abondante, et dont les fruits out été portés au double. Si une pluie abondante, et que vous faites. |

# TROIS FAITS DE PHONÉTIQUE HISTORIQUE ARABICO-HISPANIQUE

PAR

DAVID LOPĖS

I

g roman > j portugais et espagnol

Dans une étude publiée dans la Revue Hispanique<sup>1</sup>, sous le titre Toponymia arabe de Portugal, j'ai déjà parlé des faits établissant cette loi phonétique. Cette étude ayant paru en portugais et, en conséquence n'ayant pas sans doute été assez remarquée, outre que je possède des faits nouveaux, je désire y revenir pour la refaire sur quelques points. Elle aidera en même temps à mieux comprendre le deuxième chapitre de cette nouvelle étude, qui est le phénomène inverse.

Les Arabes ne possédaient pas le son g (la vélaire fermée sonore) latin, grec ou berbère; ne pouvant lui trouver une correspondance exacte dans leur alphabet ils l'ont rendu tantôt par  $\dot{z}$  ou  $\dot{z}$  ( $\dot{z}$ ), tantôt aussi par la palatale z. Cette dernière représentation nous permet d'expliquer quelques noms de lieu du Portugal et de l'Espagne qui autrement demeureraient très obscurs.

Le g ne devint j que dans les noms propres, les noms communs appartenant seulement à la langue des indi-

<sup>1.</sup> Tome IX. Paris, 1902. Je cite d'après le tirage à part.

gènes; et, n'étant pas prononcés par les conquérants, ils suivirent dans leur développement des lois déterminées où la prononciation du vainqueur n'intervenait pas. Avec les noms propres il n'en allait pas de même, car ils étaient communs aux deux races en présence. C'est de la sorte que l'on peut expliquer que pacem devint paz et le même Pacem (Juliam) Beja, en vertu de lois nouvelles étrangères aux langues néo-latines de la Péninsule. Cet exemple est remarquable parce qu'il nous permet de saisir sur le fait l'intervention de l'élément perturbateur. La même forme latine a eu un sort différent selon qu'il s'agissait d'un nom commun ou d'un nom propre. En effet, le premier a donné paz parce qu'il n'a pas subi de violence de ce facteur étranger, il a évolué naturellement avec les autres vocables communs, et normalement parce qu'il n'appartenait qu'à la langue de l'élément indigène. Pacem (Juliam), au contraire, parce qu'il était justement nom propre, a été lui aussi prononcé par l'élément étranger et intrus, et ayant dû s'accommoder à son gosier prit une forme différente par suite de cette action troublante et en opposition avec l'autre vocabulaire.

Beja chez les Romains était Pax Julia. A l'époque de l'invasion de la Péninsule ibérique par les musulmans, c'est-à-dire au commencement du VIIIº siècle, l'évolution du c devant e, i n'était pas encore achevée, comme le prouve ce vocable et quelques autres dont j'aurai à parler. Pace est donc Pake¹, Pag(u)e, duquel les Arabes ont fait  $\ddot{c}$ , Beja  $(b > p, \ \dot{a} > e$ , et la terminaison des noms de lieu a). C'est la seule explication possible de la forme

<sup>1.</sup> On lit IN TAKE dans les transcriptions greeques des inscriptions des catacombes de Rome et sur une pierre d'Ebersheim. G. Paris, Les faits épigraphiques et paléographiques allégués en preuve d'une altération ancienne du c latin, p. 9 (Extrait des Comptes-rendus de l'Académie des Inscriptions et Belles-Lettres); Le Blant, Inscriptions chrétiennes de la Gaule, p. 460. G. Paris avait déjà traité ce même sujet dans l'Annuaire de l'École pratique des Hautes-Études, 1893 : « L'altération romane du c latin ».

actuelle. Le cas de joie < gaudia, forge < fabrica, jambe lorsque les Arabes vinrent dans la Péninsule ibérique, la prononciation n'était pas celle-là, mais avec la fricative sourde s, comme ils avaient une correspondance exacte pour celle-ci, le رس, ç, la forme respective serait باسة, Beça et non Beja.

Ceci se trouve confirmé par un autre exemple qui s'en rapproche beaucoup. La ville de Béja, en Tunisie, était chez les Romains Vaga ou Vacca1; la graphie et la prosodie arabes sont les mêmes pour les deux villes, celle du Porgal aussi bien que celle de Tunisie, et pour les distinguer les géographes arabes leur ajoutaient un déterminatif : Beja de l'Andalous et Beja d'Afrique (Tunisie). Comp. Santa Maria de l'Occident (Faro, Portugal) et Santa Maria

de l'Orient (Albarracin, Espagne).

Un autre exemple remarquable est le vocable Tejo, nom du fleuve qui baigne Lisbonne. La forme latine est Tagus, en italien Tago; mais en portugais et en espagnol Tejo et Tajo, d'où la forme française Tage. Tous ces noms offrent le phénomène de l'imala (a > e, i), comme beaucoup d'autres (voy. le chap. 111). Remarquons que pour Tajo cette modification n'a pas eu lieu en espagnol et par conséquent non plus dans les langues qui lui ont emprunté le mot. Notre loi rend compte du phénomène que nous présente Beja et Tejo; les tentatives essayées auparavant n'y avaient pas réussi d'une façon complète. C'est ainsi que l'explication qu'en a donnée André de Resende (xvie siècle) est inadmissible : « Mauri itaque pro Pace, mutatis literis Baxe dixerunt, inde vocalibus transpositis Bexa<sup>2</sup> ». M. Menéndez Pidal <sup>2</sup> paraît adopter cette explication. Les Arabes avaient une représentation exacte du c

<sup>1.</sup> Salluste, De bello jugurthino, xxix, xLvii, Lxviii; Plutarque, Marius,

<sup>2.</sup> De colonia pacenci, p. 16, éd. de Coïmbre, 1790. Comp. De antiquitatibus Lusitaniae, fol. 200.

<sup>3.</sup> Poema de lúcuf, p. 26-28.

dans le , comme nous avons dit plus haut, et n'avaient pas besoin de recourir à x, qui était une prononciation vicieuse des Maures du temps de Resende, consultés par lui. L'explication de Tejo se fait par 'Tagius, par analogie avec Minius et Durius, deux autres fleuves du Portugal, mais Tagius donnerait Taio, de même que Pelagius donna Pelaio, Paio.

Une nouvelle confirmation de cette loi, qui est à la fois une preuve de la fausseté de la théorie de Resende, c'est le nom arabe du territoire que l'on appelle aujourd'hui Galice (Galliza). Les Arabes l'appelèrent جلقة, Jalequia, qui rend la forme romane Gallecia (g > j, c > q), et ses habitants, الجلالقة aljalelaca (Galleci, Galiciens), mais la conquête chrétienne survint bientôtet empêcha cette forme de durer. En effet, Ibn Khaldoun emploie encore les termes جلقة, برض جليقية, mais aussi déjà غليسية, Galicia, le premier servant à désigner les territoires au nord de ce qui devint plus tard le Portugal et la Castille, et le second ce qui aujourd'hui porte le même nom, lequel est déjà le vocable espagnol, où ç est représenté par , p. D'autres exemples du même phénomène: Turgalium, se disait en arabe ترجاله, aujourd'hui Trujillo; Urganone est أرجونة, Arjona, province de Jaen; Arucci est Aroche; Ilici est Elche que l'on peut comparer au nom commun elche, علي, — non-arabe, où le ch représente le جردة, le fleuve Bagradas est جردة, Bajarda, aujourd'hui Medjerda, en Tunisie; le fleuve d'Asie Tigris est دجلة, Dijla (t > d, g > j, r > l, et la terminaison féminine locative a). Parmi les noms grecs il suffit d'en citer deux : πύργος, qui a donné en arabe البرج, locatif dans Alvorge et Alperche (Portugal); et μεγίστη, en arabe almageste.

Pour renforcer la doctrine que je viens d'exposer, et parce qu'elle a un rapport étroit avec elle, je dois rappeler aussi la modification qu'éprouva le t devant i en hiatus.

<sup>1.</sup> Chez Dozy, Recherches sur l'histoire et la littérature de l'Espagne pendant le Moyen-Age, I, p. x et xu.

C'est un phénomène analogue à celui du c devant e, i. L'évolution en fut la même. Cependant, au début du vine siècle, il devait encore avoir parfois sa valeur première d'explosive et non de fricative qu'elle eut depuis. Ce qui le prouve c'est le terme de l'onomastique portugaise et espagnole, très répandu, Alvalade et Albalat, et leurs dérivés, qui ne sont que le vocable latin Palatium, par son intermédiaire arabe البلاط dict. Aux passages cités par Dozy dans le Suppl. aux dict. arabes on peut ajouter celui-ci dans Almacari, qui est décisif. Lorsque Rodrigue, qui faisait la guerre aux Basques, fut informé du débarquement de Tarik sur les côtes méridionales de son royaume, il revint en toute hâte à Cordoue et « alla se loger dans le château connu sous le nom de Palais (balât) de Rodrigue ».

П

### j arabe $>q\left[g\right]$ portugais et espagnol.

Je voudrais expliquer dans ce chapitre ' le vocable commun qui chez les musulmans sert à désigner le temple religieux, mezquita et mosquée. Son étymologie est incontestablement, maçged. C'est le phénomène inverse de celui que nous venons d'étudier dans le chapitre précédent.

<sup>1.</sup> Analectes sur l'histoire et la littérature des Arabes d'Espagne, I, p. 178.

<sup>2.</sup> Comp. note Toponymia arabe de Portugal, p. 20-21.

<sup>3.</sup> Ce chapitre n'eût pas été possible sans la collaboration de quelques amis et savants étrangers. C'est pour moi un devoir de dire ici leurs noms et de leur renouveler l'expression de toute ma reconnaissance : MM. D. Eduard Saavedra et D. R. Menéndez Pidal, de Madrid; M. le prof. Dr. Carlo Nallino, de Palerme; M. le prof. René Basset, d'Alger; M. le prof. A. Thomas et M. Lucien Bouvat, de Paris; M. le prof. Krumbacher, de Munich. La collaboration de M. le prof. Nallino surtout me fut précieuse; tout ce qui concerne la Sicile est de lui.

De même que les formes Tejo et Beja ne se peuvent expliquer sans l'intervention d'une langue qui, ne possédant pas le gle changea en j, de même le q de mezquita s'expliquera par la modification que cette langue aura fait subir au j arabe. C'est cette preuve que je vais m'attacher à produire sans avoir tout à fait la certitude de la faire. Il est vrai aussi que ce cas présente plus de difficultés que le précédent, et que je ne possède pas tous les chaînons intermédiaires qu'il eût fallu pour faire l'histoire du mot. J'exposerai pourtant le résultat de mes recherches et l'explication que je propose, dans l'espoir que, si elle est fausse, on pourra me le prouver et infirmer mes affirmations, et peut-être en trouver une meilleure. Je ne prétends qu'une chose, c'est d'arriver à la vérité: que ce soit moi ou un autre, peu m'importe, pourvu qu'on l'ait.

L'alphabet roman avait au temps dont il s'agit une correspondance exacte pour le z; et en portugais et en espagnol les exemples de ce genre sont nombreux : alfageme, alforge, algebra, algema, algibebe, gelva, javalí, jaez, etc.; Gibralfaro, Gibraltar, Jabalquiuto, Jaen, Trujillo, Tejo, etc. En opposition à ces faits, le vocabulaire commun nous offre quelques exemples où z se trouve représenté par g: galanga, almogama et moganga 1. On pourrait donc établir une loi phonétique spéciale pour ce vocabulaire originaire de l'arabe; mais cette loi n'existe pas. Les exemples où ¿ a donné g sont rares, comme nous venons de voir, douteux et de termes peu vulgaires. Il n'en va pas de même avec mezquita, mot de l'usage courant. C'est pour cela que q > j doit s'expliquer d'après des lois étrangères aux lois de transformation régulière de l'arabe en portugais et en espagnol. Ces lois n'admettent cette même valeur qu'en des cas exceptionnels et douteux. C'est donc que de tels vocables n'entrèrent pas dans la langue dans les conditions des autres ; et il faut recourir à un facteur

<sup>1.</sup> Dozy, Glossaire des mots espagnols et portugais dérivés de l'arabe, p. 17 et ma Toponymia, p. 11.

étranger qui soit intervenu pour détruire la régularité des autres cas. Cet élément perturbateur, c'est le grec byzantin, et le vocable mezquita en question ne passa pas directement de l'arabe en portugais et en espagnol. C'est-àdire par la même raison et au rebours de ce qu'il advint avec Tejo et Beja, parce que le grec n'avait pas de correspondance exacte pour le z il le représenta comme il put, lui donnant la valeur du g. On comprend historiquement ce fait. Ce fut contre les Grecs byzantins, maîtres de la Syrie et de l'Égypte, que les Arabes furent d'abord aux prises, et à leurs dépens qu'ils formèrent leur empire. Ce sont eux qui les premiers recueillirent et fixèrent pour les langues d'Europe le vocable سيحد. Ainsi s'explique aussi l'absence de l'article arabe, car les mots venus par cette voie ne l'ont pas. Dans son passage en portugais et en espagnol il est très probable que l'article resterait, non seulement parce que c'est un vocable très commun, mais parce que le vocable en aljamie l'a, comme on verra plus loin.

Cherchons à déterminer sa forme directe en portugais et en espagnol. Cette forme que j'ai trouvée dans un document castillan est almagid, mais c'est une traduction du commencement du xive siècle. On sait par les chartes et capitulations de Tolède, Saragosse, Tudèle, etc., que les conquérants chrétiens laissaient aux vaincus leur religion, leurs lois, us et coutumes, tant dans la Castille qu'en Aragon. Avec le temps ces musulmans, les mudéjares, oublièrent leur langue et durent traduire ces lois en castillan. C'est un recueil de ce genre qui fut publié dans le tome V du Memorial historico españoli, sous le titre Leyes de Moros (Lois des Maures), traduction du début du xive siècle, comme il vient d'être dit. Dans ce traité le mot almagid paraît cinq fois, p. 57, 116, 141, 155, 212. Dans un autre traité du même genre, d'Ice de Gebir, de l'année 1462, on lit déjà mesquida, p. 270, et mezquita, même

<sup>1.</sup> Madrid, 1853,

page et p. 284, 288, 302, 336 etc., et p. 284 aussi almazchid(?). Almagid est le mot arabe ماسجد, almaggid; et l'absence du c doit s'expliquer, à mon avis, par une assimilation: almacgid > \* almazgid 1 > almagid. J'avoue que je ne connais pas d'autres exemples entièrement analogues; en tout cas l'espagnol aussi bien que le portugais offre des exemples semblables: nascere > nacer, pisces > peces; et en portugais parescere > parecer, masculum > macho. On peut voir d'autres exemples chez J. Cornu, Die Portugiesische Sprache, p. 57. Donc mezquita n'est pas une forme populaire, régulière, parce que normalement ce devrait être l'autre. Que prouve la forme almagid? Que ce n'est pas une forme théorique, simplement hypothétique, mais vivante, réelle; elle est parfaitement normale et régulière, parce qu'elle est dans les lois de la langue. C'est la forme savante mezquita qui la tua et fit disparaître; mais dans le traité de 1462, cité plus haut, il y a encore d à la place de t. Serait-elle usitée exclusivement par les mudéjares? Pour ma part, je ne le crois pas; ce devait être une forme populaire, parce qu'elle applique une loi phonétique des langues de la Péninsule. Je trouve une confirmation de ce fait dans l'onomastique du Portugal. Il y existe en effet un lieu du nom de Almagede, appartenant à la commune de S. Thiago de Cacem (Estremadura) a qui me paraît être le même mot 3.

<sup>1.</sup> Comp. avec Quezros, muzlemi, Homenage à D. Francisco Codera (Zaragoza, 1904), p. 407.

<sup>2.</sup> Silva Lopes, Diccionario postal.

<sup>3.</sup> Magide semble être le même terme sans article; c'est le nom d'un hameau de la commune de Villa Nova de Tamalicão (Portugal); en Galice il y en a deux, dans les communes de Lausame, province de Coruña, et de Castroverde, prov. de Lugo. Comp. Silva Lopes, Dicc. postal; Diccionario geográfico postal de España. Cependant je n'ose le présenter comme exemple, parce que ces noms se trouvent justement dans le territoire que les chrétiens ne tardèrent à reprendre aux musulmans. Serait-ce parce que le vocable mezquita était encore inconnu? Je ne pense pas, car il est très ancien, comme on le verra plus loin. J'ai fait faire des recherches en Andalousie sur le terme almagid, pour savoir s'il serait

Les textes en aljamie espagnole, où se retrouve ce terme, sont assez modernes pour pouvoir nous fournir des éléments décisifs; ils ne laissent pas que de renforcer les considérations que je viens de faire. C'est ainsi qu'un manuscrit de 1462 porte almazchid, variante almaçchid, et meçquida dans un autre manuscrit, lettre du xviº siècle, mais déjà concurremment avec mezquita . Quelle était la valeur de ce ch? Ce devait être celle qu'il a encore aujourd'hui et en ce cas il est une confirmation de la forme donnée par d'autres documents, c'est-à-dire d'almagid.

L'ancienne forme sicilienne pour mezquita est une confirmation remarquable de ma thèse. Un diplôme arabico-latin du 15 mai 1182 renferme une longue description de tous les territoires dont le roi Guillaume fit donation au couvent de S. Maria la Nuova: dans le territoire de Cordenone le texte arabe fait mention d'un bien sous le nom de سجد البارد que la version latine officielle traduit par mesitamberdi3. Dans un diplôme grec daté du mois d'octobre 6652 (= 1153), un nommé Λέων Βισιννιάνος fait donation de quelques terres et maisons « situées dans l'ancien Palerme, ruelle de μισῖτ τοῦ σιπένη, hors de la porte de la Galea ». Ce nom est sans doute la traduction de la phrase arabe سجد الشباني. Nous avons aussi quelques passages du xive siècle. Dans un document du mois d'août 1312 on lit à deux reprises : « Census miside prope domum dicti Bartholomey... » et : « Census duarum apothecarum et

resté jusqu'aujourd'hui comme désignation locative, de rue spécialement. A Séville et Cordoue aussi bien qu'à Grenade le mot est inconnu. C'est M. Pidal qui a bien voulu faire cette petite enquête par l'intermédiaire de quelques amis habitant ces trois villes; et pour Grenade, M. A. F. Nogueira, de Lisbonne, en a fait autant lors d'un séjour en cette ville.

<sup>1.</sup> Saavedra, Discurso sobre la literatura aljamiada, p. 105, 154, 111, 157 et 164.

<sup>2.</sup> S. Cusa, I diplomi greci et arabi di Sicilia, pubblicati nel testo originali (Palermo, 1862-1882), I, p. 231, l. 3.

<sup>3.</sup> Id., ibid., I, p. 195, l. 5.

miside Judicis quondam Roberti de Panormo » ¹. Dans une donation du roi Frédéric aux Juifs de Castro-Giovanni, du 9 octobre 1360, on lit quatre fois la forme misita dans le sens de synagogue des Juifs². A côté de cette forme le terme miskyta paraît dans le territoire sicilien dès la deuxième moitié du xu² siècle, comme nous verrons plus loin. Il est donc incontestable que pendant longtemps le terme propre pour désigner le temple musulman, comme il découle des documents cités, fut μισῖτ (1153), mesit (1182), misida (1312) et misita (1360), qui est la forme vulgaire, populaire, sicilienne. En effet cette forme n'est autre, ce me semble, que بسيد, mecid (école), prononciation vulgaire de بسيد, dans le nord d'Afrique, mais ancienne, car elle est déjà signalée par Djawâlîkî (du xu² siècle)².

Il me semble donc hors de doute que dans la Péninsule ibérique aussi bien qu'en Sicile, où la domination arabe dura longtemps, le vocable almaçged prit une forme plus conforme aux langues indigènes, soit almagid et almagede et misida. Cette forme populaire finit par disparaître et une autre la remplaça, mezquita. Ce n'est pas sans résistance que la forme savante l'emporte; les deux vocables subsistèrent longtemps et vécurent à côté l'un de l'autre. C'est ainsi que le mot mezquita paraît dans la Péninsule dès le xº siècle et almagid vit encore au xivº siècle au moins; de même qu'en Sicile mezquita est du xivº siècle. Il y a un exemple parfaitement analogue en Espagne pour Toleto et Toletula (Toledo), employés indifféremment pendant des siècles \*.

Comme je l'ai affirmé, je prétends expliquer la forme

<sup>1.</sup> Di Giovanni, La topografia antica di Palermo del secolo X al XV (Palermo, 1889-1890), II, p. 95.

<sup>2.</sup> Bartolomeo e Giuseppe Lagumina, Codice diplomatico dei Giudei di Sicilia (Palermo, 1885-1888), p. 66-67.

<sup>3.</sup> Dozy, Supplément aux dictionnaires arabes, I, p. 700 a.

<sup>4.</sup> Vignan, Indice de los documentos del monasterio de Sahagun (Madrid, 1874), p. 273, 290, 360, 361, 362.

anormale mezquita par l'intervention d'un élément étranger, que j'ai déjà dit être le grec. C'est le phénomène inverse de ce qui a eu lieu avec πύργος, cité plus haut. Voici les témoignages que j'ai pu réunir, pas très nombreux, mais assez probants. Le premier en date et netteté de la forme est de Barthélemy, moine d'Édesse, qui vécut vers 730 de notre ère ¹. Il se servit de la forme Μασγίδιον dans son ouvrage « Elenchus et Confutatio Hagareni » ². Dans la première moitié du x° siècle, Constantin Porphyrogenète (empereur 'd'Orient, 911-959) a encore le même mot dans la forme Μαγίσδιον, que Meurs veut corriger en Μασγίδιον ². Meurs cite encore deux autres formes grecques ἰσμαγίδιον et μετζίτιον (templum minus). Dans un dialogue, plus moderne, sur la chute de Constantinople se lit aussi la forme σμαγίδα ⁴.

La forme latine et romane meskita, meschita, mezquita provient sans doute de cette forme grecque <sup>5</sup>. La désinence

1. Biographie universellé, et Oudin, Commentarius de Scriptoribus Ecclesiae antiquis, I, col. 1783 (Leipzig, 1722).

2. Etienne Le Moyne, Sacra varia seu sylloge variorum opusculorum graecorum (Lug. Batav., 1685), I, p. 346. La traduction latine porte moschea. Comp. Meurs, Glossarium graeco-barbarum (Lug. Batav., 1614).

3. Corpus Scriptorum Historiae Byzantinae, t. VIII, De administrando imperio, chap. 21, III, p. 102 et aux notes p. 321. Comp. aussi Meurs, op. cit., et Ducange, Glossarium, sous le mot meschita.

4. K. Krumbacher, Ein dialogischer Ihrenos auf dem Fall von Konstantinopel, in « Mémoires de l'Académie des Sciences de Bavière », fasc. III, 1901.

5. Je sais que les Berbères ont changé le j en g dans les mots arabes qui passèrent dans leur langue. Voy. ma Toponymia, p. 12. Il en est arrivé ainsi avec ce mot; et c'est pour cela qu'on dit tamazguida المنتفظة dans le dialecte Chelha du Sous et de Taroudant, et tamasguida منتفظة dans celui du Djebel Nefousa. C'est pour cette même raison qu'aux xv° et xvr° siècles, les Portugais firent de المنتفظة, Asanhadja, Azenegues et du fleuve des Azenegues le Sénégal. Il ne me semble pas en tout cas, que la forme berbère ait donné la forme usitée en Europe. S'il en était ainsi, elle aurait pénétré d'abord dans la Péninsule ibérique et la Sicile et ensuite dans le reste de l'Europe. Or, nous

grecque των est celle que l'on trouve dans les vocables de signification diminutive, tels que σἰκίδιον, petite maison, δρνίθιον, petit oiseau 1, car le mot maçged signifie petite église, chapelle ; ou alors ce serait la terminaison du suffixe locatif qu'on lit dans δικαστήριον, « lieu où l'on juge, tribunal », κοιμητήριον, « lieu pour dormir, cimetière », ce qui s'accorde très bien avec le sens étymologique du vocable, qui veut dire « lieu où l'on se rassemble », « assemblée », comme les mots de synagogue et église (συναγωγή, ἐκκλησία). La forme latine et romane en -a, comme la forme grecque σμαγίδα, a pu subir l'influence du mot latinisé ecclesia, dont il était l'équivalent chez les musulmans.

Comment le vocable s'est-il répandu? Très lentement et d'une façon inégale, selon les pays. Le pèlerin français qui vers 870 visita Jérusalem ne le connaît pas encore et emploie synagogue: « Ad aquilonem est templum Salomonis habens sinagogam(sic) Sarracenorum » 1. L'auteur de la « Relação da derrota naval... dos cruzados que partírão do Escalda para a Terra Santa no anno de 1189 », ignore lui aussi le mot mezquita et dit « l'église des assiégés », en parlant des habitants musulmans de Silves 1.

avons vu que les termes en usage dans ces pays étaient tout autres (al magid et misida). En outre, il lui manque l'article berbère; ce n'est pas non plus un terme commun à tous les dialectes berbères; enfin, il serait étrange qu'un vocable si vulgaire, d'un usage si général, nous parvint sous une forme berbère: ce serait une exception impossible à expliquer. Impossible aussi de recourir à la prononciation qu'a le j de g, au Caire et environs: ni historiquement ni géographiquement une telle influence ne peut s'expliquer.

1. Brugmann, Grundriss der vergleichenden Grammatik der indogermanischen Sprachen, II. p. 121. Voy. aussi la forme μετζίτιον, donnée plus haut, signifiant templum minus (ap. Ducauge, Glossarium.

2. Comp. l'expression mezquita maior = algima, dans la forme péninsulaire, المحاصع

3. Itinerarium Bernardi Monachi Franci, dans les Itinera Hierosolymitana, publiés par la Société de l'Orient latin, I, p. 316.

4, « Proxima die, quae erat dominica, quidam ex nostris Anglici occiderant Saracenorum ante biduum in ecclesiis qui obsessi erant »,

Odoric de Pordenone, du commencement du xive siècle, ne le connaît pas non plus, car il se sert de l'expression « église ou temple des sarrazins » '.

Le document le plus ancien où le terme se trouve appartient à la Péninsule ibérique et est le nom de « S. Pedro de Mezquita », en Galice. Ce document est de l'année 986 environ, et rapporte qu'il avait été octroyé au couvent de Celanova un « Villare subtus Sancto Petro de Mezquita, territorio Bubale sub Castro Veines »3. Un autre document, de 1098, donne la forme meschita et dit : « meschita, quae apud Agarenos domus orationis habebatur », meschita qui chez les musulmans était considérée comme la maison de la prière'. Remarquez l'observation de l'individu qui a rédigé la pièce; et s'il a cru devoir expliquer le vocable, c'est sans doute qu'il n'était pas d'un usage courant. Il s'agit de la restauration de la cathédrale de Valence par le Cid, après que la ville eut été prise. A partir du x11e siècle le vocable est assezvulgaire. Le pacteintervenu en 1115 entre Alphonse I le Batailleur et les Maures de Tudèle porte la forme mezquita maior 8. Les capitulations accordées par le comte

- 1. Les voyages en Asie..., éd. H. Cordier, p. 19.
- 2. D'après l'écriture du Tombo, I, LXVIII, à présent à l'Archivo Histórico nacional, à Madrid.
  - 3. Villa-Amil y Castro, Iglezias gallegas, p. 265 note.
- 4. Risco, La Castilla y el mas famoso castellano, p. xr, de l'appendice.
- 5. Fernández y González, Los mudéjares de Castilla, p. 286. D'autres exemples ; p. 312, année 1241; p. 315, année 1242; p. 325, année 1251 etc. Il y a aussi p. 418, 419, 423 le terme Algima, Locale, avec application de l'imala. Pour ce même xiiie siècle voir : Janer, Condicion social de los moriscos de España, p. 194, année 1242; p. 197, année 1250; p. 199, 223, 224, année 1492; Córtes de Léon y de Castilla, p. 84, année 1268. Les Chronicas breves (Portugaliae Monumenta Historica, Scriptores, I, p. 24) portent mizquita; la Chronica do mosteiro de S. Vicente (Scriptores, I, p. 407) mizquita et mezquita; et la Chronica da conquista do Algarve (Scriptores, I, p. 418) mesquita maior. Ces documents sont du xiiie siècle. R. Menéndez Pidal, Leyenda del abad

p. 21. Cette relation a été publiée et traduite par Silva Lopes, Lisboa, 1844.

de Barcelone aux Maures de Tortosa, de l'année 1143, ont la forme metzchida '; et un document de Tolède, de 1146, a la forme mesquita'.

En Sicile, pays de musulmans comme l'Espagne, la forme la plus ancienne est du xuº siècle, mischyta, dans un document de janvier 1179 ³. Dès la deuxième moitié du xivº siècle le vocable est assez fréquent sous les formes miskita et mischita, mais au sens de synagogue 4; dans deux documents en latin de 1491 et 1482 il prend la forme muscita et muschita 5.

Pour l'Italie continentale, l'exemple le plus ancienque je connaisse se lit dans ce passage d'Innocent III (premières années du xiii° siècle): « L'empereur Isaac pour complaire à Saladin fit bâtir une meskita dans la ville de Constantinople . A la fin du siècle, mais en italien, le mot paraît chez Dante, sous la forme meschita? A partir de la seconde moitié du xv° siècle, meschita fut remplacé par

Don Juan de Montemayor (Gesellschaft für romanische Literatur II), p. 30-31, donne mesquita (du xive siècle). Puey Monçón. Viaje à la Meca (Colección de estudios arabes I), p. 193 et 195, porte meçquida. C'est un auteur du xvie siècle. Comparez cette forme d'un maure péninsulaire avec celle des textes en aljamic dont nous avons parlé plus haut.

- 1. Fernández y González, Los mudejares de Castilla, p. 299.
- 2. España, Castilla la Nueva, Toledo, p. 492-3.
- 3. Document inédit de l' « Archivo capitolare de Catane » : « misckyta olim sarracenorum ad honorem Dei et beati martyris Sancti Thome Cantuariensis (de Canterbury) archiepiscopi ecclesiam transferre » etc. Je dois cette pièce à M. Garufi, chargé de cours de paléographie et diplomatique à l'Université de Palerme, qui a procédé à des recherches à l'Archive susdit, à la demande de M. le Dr. Nallino.
- 4. B. e G. Lagumina, Codice diplomatico dei Giudei di Sicilia, p. 78, 79, 81, 93, 139, 168, 198. Ce terme s'est conservé dans les noms Via et Piazza della Meschita, à Palerme.
- 5. Di Giovanni, La topografia antica di Palermo, I, p. 269, note 4, et p. 6, note 1.
  - 6. Livre 13, épit. 184 de ses ouvrages, ap. Ducange, Gloss.
- 7. Enfer, I, 8, vers 70-73: « Ed io : Maestro, giù le sue meschite. Là entro certo nella valle cerno = Vermigtie, come se di foco usate = Fossero ».

moschea, qui est le terme en usage aujourd'hui. En effet, il paraît pour la première fois dans le Ciriffo Cataneo, poème de Luca Pulci, et dans le Morgante Maggiore, poème de son frère Luigi Pulci, et doit être d'origine française.

La France nous offre les formes mahomerie, meschite, mosquète et mosquée. Dans la Chanson de Roland le nom du prophète des musulmans a deux formes : Mahomet et Mahom (pron. Mahome) <sup>2</sup>; cette dernière correspond et provient sans doute de la forme espagnole Mahoma (en portugais Mafoma). De la forme Mahom on a fait mahomerie avec la signification de mezquita:

A mil Franceis fait bien cerchier la vile, ses synagoges et les mahomeries<sup>2</sup>.

C'est le plus ancien passage, à ma connaissance, pour ce mot. Mahom s'est maintenu jusqu'à très tard dans l'exclamation « Par Mahom! » qu'on peut lire encore chez Scarron. La forme mahomerie se conserva jusqu'à la fin du XIII siècle pour signifier le temple des musulmans aussi bien que l'église des templiers et temple païens ou encore pays d'infidèles. Depuis le XIV jusqu'au XVI siècle ce sont les termes mezchite et mosquète et leurs variantes qui sont en usage. A partir du commencement

- 1. Ces renseignements sont tirés du « Vocabulario degli Academici della Crusca », dont la 5º éd. est sous presse. M. G. Mazzoni, professeur au R. Istituto di Studi Superiori, de Florence, et secrétaire de l'Academia della Crusca, sur la demande de M. le Dr. Nallino, a bien voulu en extraire les informations qui précèdent.
  - 2. Vers 611, 921, 1906, 2696 et 3267, éd. Clédat.
  - 3. Chanson de Roland, vers 3662.
  - 4. Virgile travesti, IV, ap. Littré, Suppl.
- 5. Godefroy, Dictionnaire de l'ancienne langue française et de tous ses dialectes du 1xº siècle au xvº, V, p. 68, col. b et c. Voir encore : L'estoire de la guerre sciuile, par Ambroise, éd. G. Paris, p. 80 et 140; Joinville, Mémoires, ap. Larousse.
- 6. Voici la plus ancienne citation: « Ils ont si tres grant reverence aux sainz lieux qu'ilz appellent musquettes que jamaiz n'y entreroient fors deschaulz ». Lelong, Le livre des peregrinacions, ms. Berne 125, fol.

du xv° siècle paraît la forme mosquée et ses variantes; et c'est celle-ci qui se conserva jusqu'à nos jours et donna les formes moschea en italien, mosque en anglais et moschee en allemand<sup>1</sup>.

L'explication de la forme mosquée est très obscure; en tout cas sa substitution à mosquète ne peut pas se considérer comme un fait phonétique, l'évolution de la dentale médiale étant accomplie depuis le x11° siècle; il faut y voir une substitution de désinence analogue (bien que plus difficile à comprendre) à celle qui fit altérer mesquite en mosquète s.

Ce précis historique prouve, je pense, la vérité de ce que j'ai avancé au début de ce chapitre, que mezquita est un mot savant, très ancien, qui du grec byzantin passa au

278 b, ap. Godefroy, Dictionnaire, V, p. 273. Le passage le plus moderne, donné par Godefroy, est de Ronsard, OEuvres, p. 695 (éd. 1623):

Et (le Turc) sage les commet comme graves prophètes Pour contenir son peuple et garder les mosquetes »;

comp. Littré, Dictionnaire.

1. Voici le plus ancien passage pour mosquée, tiré de Guillebert de Launay, OEuvres (publiées en 1878 à Louvain par Potvin et Houzeau), p. 100 : « Un moustier de Sarrazins nommé Mousquaye ». Je dois la communication de ce passage à M. le prof. A. Thomas, de l'Université de Paris, que j'ai consulté sur ce vocable. Voir aussi : Godefroy, Dictionnaire, X. En anglais on ne trouve pas le mot avant l'année 1400 environ et se lit dans Maundeville, Travels (ed. 1839), chap. XXII, p. 232, sous la forme moseache (moyseac, mosseac). Elle est plus ancienne que la forme mesquita et ses variantes (de l'année 1555) qui sont très nombreuses. M. le Dr. Bradley, éditeur de la lettre M du monumental « New English Dictionary », en préparation, me fournit par l'intermédiaire et sur la demande de M. Donald Ferguson, de Croydon, les informations qui précèdent. Comp. « The Stanford Dictionary of Anglicised words and phrases », du Dr. Tennell (Cambridge, 1892), p. 541 et 557. La forme de l'auteur anglais rapportée plus haut fait croire que la forme française, dont elle provient sans doute, est antérieure à G. de Launay.

2. Hatzfeld-Darmesteter-Thomas, Dictionnaire général de la langue française. M. le prof. A. Thomas a bien voulu m'écrire là-dessus et ce

sont ses mots mêmes que je donne dans le texte.

latin et de celui-ci aux langues romanes. La langue française offre un exemple analogue. En français drogman et trucheman (en espagnol trujaman) sont à l'origine le même mot arabe ٽرجان. Voici la différence : trucheman vient directement de l'arabe, drogman par l'intermédiaire d'une langue sans j. En effet, drogman est l'italien dragoman, qui est le grec byzantin δραγούμανος. Le passage le plus ancien pour trucheman est du xiie siècle.

Le vocable en question pénétra tôt dans la Péninsule ibérique pour ses conditions spéciales politiques, soit son partage entre musulmans et chrétiens. Le mot est abondamment représenté dans l'onomastique péninsulaire. Le vocable dut être introduit après que les chrétiens du nord eurent reconquis le pays occupé par les musulmans. Les mosarabes et depuis les mudéjares avaient une autre forme, almagid, populaire, qui se maintint très tard, après la fin de la domination musulmane dans la Péninsule hispanique.

### Ш

### a Arabe > 0 Portugais et espagnol

Nous avons parlé ailleurs de ce phénomène; nous vou-

- 1. Voir Hatzfeld-Darmesteter-Thomas, Dictionnaire; et Littré, Dictionnaire.
- 2. En Portugal, Silva Lopes (Dicc. postal) signale 27 mezquita: lieux, hameaux, domaines, fermes, et parmi elles deux à S. Braz d'Alportel (Faro), une à Espirito Santo (Mertola), une à Pera (Silves), une à Vaqueiros (Alcoutim), toutes en Algarve. Le même auteur donne 3 Mezquitella, forme diminutive de Mezquita, dans les communes de Mangualde, Celorico da Beira et Sabugal. Il est très usité aussi comme nom propre de personne, toujours ou presque toujours précédé de la particule de, ce qui indique son origine locative. En Espagne il y a 10 Mezquita: provinces d'Alicante, Alméria, Lerida, Orense (3), Salamanca, Zamora, Teruel (2); Mezquitilla: prov. de Séville et Zamora; et Mezquitillas: prov. de Soria. Diccionario geográfico postal, publié par la Direction générale des postes, à Madrid, 1880.
  - 3. Textos en aljamia portuguesa, p. xxvii, note 2.

lons y revenir pour mieux l'affirmer par des exemples, et parce qu'il rend compte de beaucoup de formes apparemment incorrectes. Les voyelles a et à arabes sont représentées par o lorsqu'elles se trouvent devant les faucales, les gutturales, les linguales emphatiques. Exemples: alforra (alhorre) ;غدامسى > guadameci ; حتى > hoque ; الحاتج > alhoja ; الحسر > xarope (français : sirop) < شراب; falúa (ancien espagnol : haloque) جراقة; Marrocos (Marruccos en espagnol) راكش > Plus tard par leurs conquêtes, les Portugais recurent dans leur langue beaucoup de noms de lieu ou de personnes dans les mêmes conditions : Roçalgate (cap d'Arabie) ج ظفار > (اس الحدّ > Dofar (ville d'Arabie) راس الحدّ Sofar (nom d'homme) < خوجاً صفر. Si la consonne respective n'avait pas de voyelle ( b) le phénomène était le même : Gomete (ville du Maroc) < أُفَّهَات ; Bagodade ربغداذ>. Ces vocables sont entrés dans la langue portugaise aux xvº et xviº siècles; et, par conséquent, à cette époque, les Portugais en Orient faisaient pour les termes de toponymie et autres comme quelques siècles auparavant leurs ancêtres dans la Péninsule. Cette loi phonétique fut donc d'une grande persistance. Elle n'est pas dans Dozy ni dans Eguilaz: le premier dit's seulement que parfois à passe à o; et rarement à à o. Quelquefois aussi les phonèmes dont il s'agit vont influencer la voyelle précédente, dans la même syllabe ou dans des syllabes différentes : albor-"البُرنية nia

Ce fait explique donc quelques formes portugaises et

<sup>1.</sup> Dozy, Glossaire, sous ces mots.

<sup>2.</sup> Glosario de voces españolas derivadas de lenguas orientales.

<sup>3.</sup> Glossaire, p. 25, 26 et 265.

<sup>4.</sup> Au Maroc, dans le parler populaire, ce phénomène existait encore du temps de Dombay. Ainsi la prononciation vulgaire de زُمُاك ; tait رُمَاد de رُمُاك , رُمُّاك , de رُمُّك , رُمُّك , Dombay. Grammatica linguae mauro-arabicae, p. 7 b. J'iguore s'il en est toujours ainsi.

espagnoles qui sont en apparence fausses ; et par là je suis en opposition avec certains orientalistes qui prétendent les corriger. Les spécialistes ont une grande tendance à exagérer non seulement l'importance de leurs études, mais aussi la valeur de leurs principes. C'est ce qui arrive avec les transcriptions de noms des langues orientales; il y a un raffinement de méticulosité de parti-pris qui ne paraît pas juste. Certain écrivain français parlant de la forme française « Maroc » l'estime une atroce défiguration de « Marrakèche ». Cette manière de voir est fausse. La forme « Maroc », encore qu'elle soit défigurée, a pour elle une longue vie; mais, en regard de la loi que je viens de donner plus haut, elle est très régulière et parsaitement correcte, étant dérivée de la forme espagnole (aujourd'hui « Marruecos », comme bueno < bonum, etc.) et portugaise « Marrocos », qui reproduit exactement la prononciation des indigènes à qui elle a été entendue pour la première fois. De cette sorte on trouverait bien bizarres et baroques des formes telles que Londres à côté de London, Florence et Firenze, Gênes et Genova, Lisbonne et Lisboa (et Lisbon et Lissabon). De même, mettons en regard certaines formes latines et leurs correspondantes néo-latines et nous serons tenus d'avouer que ces dernières sont souvent bien étranges. Ainsi qui dira que le mot français forge provient du mot latin fabrica? Et pourtant la grammaire historique l'explique sans difficulté; certains orientalistes n'en tiennent pas assez compte. N'oublions pas que la prononciation change dans la période historique d'une langue. Prétendre que la prononciation du mot telle qu'elle existe aujourd'hui soit la seule bonne, et par suite fausse l'ancienne forme, est une erreur. Non seulement la prononciation varie pendant les différentes époques de l'évolution de la langue, mais au même moment dans les différentes parties de son territoire. Ainsi, dans la période où l'arabe était parlé dans la Péninsule ibérique, ā se prononçait très souvent e ou i en

<sup>1.</sup> M. Mouliéras, dans le Maroc inconnu, I p. 19.

Occident, et ā en Orient; c'est-à-dire, en Orient, il y avait conformité entre la forme prononcée et la forme écrite. tandis qu'en Occident il n'y en avait pas 1. On ne tient pas assez compte de ces faits et pour cela on défigure les formes de la langue. Ainsi, il est courant de transcrire باجة, Béja, par Bâdja, que ce soit le nom de la ville du Portugal ou de Tunisie; mais cela n'expliquerait pas les deux formes portugaise et française, et par suite des autres langues européennes; et le respect de la langue écrite en vient au point de rendre, au mépris de la grammaire, le l de l'article arabe dans des mots commençant par solaire et dire Haroun Alrachid (au lieu de « Arrachid »). C'est ce même scrupule excessif qui explique pourquoi bien des spécialistes ou non spécialistes, en Portugal et en Espagne, substituent l'article el- à al-, sans qu'ils se rendent compte que les langues de ces pays possédant un grand nombre de vocables d'origine arabe commençant par al- les nouveaux mots doivent recevoir la même forme initiale : autrement ce sera porter la confusion daus la langue. Ne nous étonnons pas après cela si beaucoup de travailleurs se détournent de l'étude des matériaux fournis par les spécialistes. Les noms sont surchargés de signes à faire frémir et rebuter le plus entreprenant; ces noms ne peuvent se fixer longtemps dans la mémoire, si jamais ils s'y sont fixés, tellement la forme qu'ils présentent est étrange; seul le connaisseur l'apprécie et savoure; tous ceux qui veulent se servir de ces matériaux et les travailler pour pouvoir ainsi les faire entrer dans le savoir général y renoncent bientôt, rebutés de la tâche désagréable. Ces noms ne séduisent pas déjà par eux-mêmes; les spécialistes, arabisants surtout, au lieu de simplifier, compliquent encore le travail de l'historien de mille arabesques qui le déroutent et, à la fin, le détournent de son étude.

<sup>1.</sup> Cependant s'il s'agissait d'un nom propre peu connu et dont l'ancienne forme n'influençait pas la moderne, on écrivait le mot tel qu'on le prononçait: ميرتلة ou مارتلة (Portugal).

### CONTE ARABE EN DIALECTE ÉGYPTIEN

PAR

### E. GALTIER

Le texte suivant est tiré d'une de ces petites brochures d'un prix très modique, que l'on vend couramment dans les rues du Caire et que l'on pourrait appeler les livres populaires des Égyptiens. Cette littérature comprend un assez grand nombre d'ouvrages, dont quelques uns sont peu connus et dont on chercherait vainement la mention dans les histoires de la littérature arabe. Quoique de médiocre importance à tous les points de vue, cette littérature mérite cependant d'attirer quelques instants l'attention des orientalistes, à titre de document psychologique, en nous montrant quelles sont les lectures qui fournissent un aliment à l'imagination populaire. Sous ce rapport, ces ouvrages sont comparables à ceux que les paysans achètent en France, les jours de foire, tels qu'Estelle et Némorin, la Clef des Songes, les Mystères de la Tour de Nesle, ou les Quatre fils Aymon, et les autres romans de la bibliothèque bleue, dernière transformation des Chansons de geste du Moyen-Age; ou encore aux romans issus des anciens textes irlandais, tels que la Poursuite de Diarmuid et de Grainne 1, l'Histoire des enfants de Lir2, l'Histoire des enfants du Tuireann', ou d'Uisneach' que la Société pour la préservation de la langue irlandaise répand dans les campagnes, ou à ces ouvrages d'astrologie et de divination répandus parmi le peuple espagnol, tels que le

<sup>1.</sup> Toruigheacht Dhiarmuda agus Ghráinne, 2 v. Dublin, Gill & Son.

<sup>2.</sup> Oidhe chloinne Lir, 1 v. ibid.

<sup>3.</sup> Oidhe chloinne Tuirinn, 1 v. ibid.

<sup>4.</sup> Oidhe chloinne Uisnich, 1 v. ibid.

Lunario perpétuo de Jerónimo Cortes. On trouve parmi ces ouvrages populaires arabes des histoires extraites des Mille et une Nuits, ou de l'histoire des prophètes de Tha 'alebi, des vies de saints musulmans, ou des légendes pieuses, telles que l'histoire de Mahomet, de la gazelle et du chameau, des extraits du roman d'Abou-Zeid, les facéties de Djoha, des ouvrages de divination, etc... Voici les titres de quelques-uns de ces ouvrages:

- دنه قصة تجارة سيدنا ابى بكر الصديق رضى الله عنه و توجهه .1 الى ديار اليمن و ما جرى له من غراثب الاحوال بالتمام و الكمال s. d., 24 p.
- هذه قصة سيدنا يوسف الصديق ..... مأخوذة من قصص الانبياء .2 هذه قصة سيدنا يوسف التعليم التعلم التعلم
- 3. و نوادر النحواجة جعا (sic) و نوادر النحواجة جعا ,24 p., avec une grav. représentant Djoha (langue vulgarisante).
- 4. هدّه نوادر ابى نواس بالتمام و الكمال , 8 p. lithographié, avec une gravure grossièrement exécutée représentant Haroun-al-Rachid; Abou-Nawwas, le vizir Dja far et Mesrour.
  - 5. هدا كتاب مسائل سيدى عبد الله ابن سلام للنبي , lith., 16 p.
  - 6. قصم مسرور التاجر مع معشوقته زين المواصف, 32 p. 1321 hg.
  - 7. تصد دليلة المحتالة , 34 p., 1318 hg.
  - 8. قصم تودد الجارية, 32 p. lithogr., 1320 hg.
  - 9. هذة قصة السندباد البحرى .s. d., 32 p.
- هذا فتوح مدينة تكرين وجميع اقطارها على يد .... امير المومنين .10 مدانة تكرين وجميع اقطارها على يد .... امير المومنين طالب
  - هذه قصة سيدنا معاذ بن جبل رضى الله عنه حين بعثه .11

بالنبى صعم الى اليمن و خبر وفاة النبى , s. d., 16 p. C'est de là que dérive le texte nubien p.p. Reinisch, Die Nuba-sprache.

- 12. هذه قصة البحر العجاج .... سيدى احد البدوى, s. d., 16 p., en arabe vulgaire, avec une gravure très grossière représentant une mosquée, un sebil, le portrait du مداح, etc.
- هذه قصة الحجاج بن يوسف الثقنى ومما وقع له مع سيدى .13 هذه قصة الحجاج بن الحنفية بالتمام
  - .en vers, 8 p., s. d. هذه قصة الفنح والعصفور .14
- هذة قصة فرس العقيلى جابر وما جرى للامير ابو زيد بسببها وما .15 هذة قصة فرس العقيلى جابر وما جرى له من اجل عاليه علية النفس
- 16. الفاشوش في احكام و حكايات قراقوش, 26 p., avec une gravure représentant Chamberlain. Cf. Brockelmann, Ar. Lit., I, 335.
- تسلية النفوس للعاشق المانوس و هو يحتوى على جلة موايل .17 بجديدة p., 1320, lithogr., peu lisible, avec une gravure grossière représentant نزهة النفوس ,العاشق et sa fille.
- at. مذه قصة المجمل و الغزالة و معجزات النبى عليه الصلاة والسلام. 8 p. en vers. Cf. le ms. 1931 de la Bibl. Nat., f. 150-157, qui semble renfermer une histoire analogue. Une légende semblable a été publiée par M. R. Basset, dans le Giorn. della Soc. Asiat, ital.
- هذا كتاب السبع كواكب السيارة للمحقق المدقف الفيلسوف. 19. مذا كتاب السبع كواكب السيارة للمحقق المدقف الفيلسوف. ومن رحم الله عند المحتمد المحتم
- 20. كتاب غاية كلامنيا المسمى قرعة كلانبيا للنبى دانيال .13 hg., ouvrage de divination : à la page 1 un tableau est
  - 1. 1 Partie, Vienne, 1879, in-8, p 176-178.

divisé en 32 cases portant le nom d'un prophète: on ferme les yeux et on met au hasard le doigt sur une des cases; on regarde le nom et on se transporte au paragraphe correspondant, on a les prédictions demandées.

Cette liste sommaire, qui pourrait être sort augmentée, donnera une idée de cette littérature. C'est d'un ouvrage de ce genre qu'est tiré le texte dont nous donnons la transcription et la traduction. Cet opuscule renserme un certain nombre d'historiettes qui n'ont guère d'intérêt qu'au point de vue du dialecte, on y rencontre p. ex. p. 11, l'histoire bien connue du Trésor et des Trois Hommes, dont deux sont empoisonnés par le troisième. Le texte que nous avons transcrit paraît au contraire reproduire un conte populaire, que nous ne croyons pas emprunté à des sources occidentales quoiqu'on le retrouve ailleurs<sup>2</sup>, sous le titre de « La princesse grecque et le jeune jardinier. » Voici une analyse sommaire du conte occidental qui montrera combien les deux récits se suivent de près.

On ordonne à un vieux roi malade de manger les pommes d'un arbre de son jardin. Un oiseau d'or les lui vole malgré la surveillance des trois fils du jardinier. Le roi promet son royaume à qui lui rapportera cet oiseau : les trois fils du jardinier partent à sa recherche <sup>3</sup>.

2. Loys Bruyère, Contes populaires de la Grande-Bretagne, 1 vol.

in-8, 1885. Paris, Hachette, p. 144-151.

بدع الاسكندرية في الحواديت الجديدة والنوادر الفكاهية 1. ويليها رحلة الصعيدى الهزلية تالف حضرت الشاب النجيب لحود ويليها رحلة الصعيدي الهزلية تالف حضرت الشاب النجيب لحود ويليها رحلة الماراهيم هيكل

<sup>3.</sup> Dans le texte arabe, c'est l'oiseau vert qu'a acheté le roi qui demande sa compagne, et les trois fils du roi vont à sa recherche.

En chemin le plus jeune partage son repas avec un renard qui lui indique le pays où se trouve l'oiseau d'or et l'y transporte. Il lui recommande d'emporter la cage de bois où est l'oiseau et de ne pas toucher à la cage d'or qui est à côté. Le jeune homme désobéit, et au moment où il va emporter la cage d'or, le roi d'Espagne apparaît et ne lui accorde la vie qu'à condition qu'il ramènera la pouliche baie du roi de Maroc.

Le jeune homme, guidé par le renard, va à la recherche de la pouliche baie, mais au moment de sortir, il remplace la selle qu'elle porte par une selle d'or, et aussitôt le roi de Maroc apparaît et exige de lui qu'il lui amène la princesse aux cheveux d'or; en retour, il lui donnera la jument baie.

Le renard recommande au jeune homme de ne pas laisser la princesse toucher les portes avec ses mains, sa chevelure ou ses habits. La belle aux cheveux d'or demande au jeune homme de lui laisser embrasser la main de son père. Le jeune homme consent et ne peut plus enlever la princesse.

Le roi, père de la princesse, lui ordonne d'enlever un tas de boue qui se trouve devant le palais: mais à chaque pelletée qu'il enlève, deux nouvelles viennent la remplacer. Heureusement que pendant la nuit le renard fait disparaître ce tas de boue<sup>2</sup>, le jeune homme et la princesse montent sur le renard qui les porte chez le roi du Maroc. Celui-ci lui donne la pouliche en échange de la princesse. Le jeune homme avant de partir, sous prétexte de lui baiser la main, l'enlève et s'enfuit sur la pouliche.

Ils arrivent chez le roi d'Espagne et le jeune homme lui donne la pouliche; mais profitant de son inattention, il s'élance sur la pouliche et s'enfuit.

Il retrouve le renard à qui il a confié la princesse aux cheveux d'or puis ses frères, et retourne dans son pays. On coupe la tête et la queue du renard et il se métamorphose en un jeune homme frère de la princesse.

2. Cet épisode manque dans l'arabe.

<sup>1.</sup> Dans l'arabe, c'est un génie qui remplace le renard.

Ce conte dans lequel l'annotateur voit un mythe solaire d'origine purement aryenne, se retrouve ailleurs: en Bretagne (Luzel, le Poirier aux poires d'or), en Italie, Gubernatis, Zoolog. Mythol. II, p. 187, en Russie. Ralston, Russian Folk-tales, p. 285, en Allemagne, Grimm, La Queue du renard, l'Oiseau d'or, en Suède et en Norvège.

La transcription que nous donnons du texte arabe ne reproduit évidemment pas toutes les nuances de la prononciation, comme on serait en droit de l'exiger à propos d'un conte recueilli oralement; il ne faut donc pas s'étonner si on y rencontre çà et là quelques hésitations. Dans la traduction nous avons tâché de suivre le texte de près sans nous attacher à un système de traduction littérale qui ne rendrait nullement le texte et ne serait ni arabe ni français.

Pour la bibliographie des contes en dialecte égyptien, cf. ma note, Sur une forme verbale de l'arabe d'Égypte (Bull. de l'Inst. fr. d'arch. orientale, 1903): il faut ajouter à cette liste incomplète, les ouvrages suivants: Yacoub Artin Pacha, Contes populaires de la vallée du Nil, Yacoub Artin Pacha, Seize Haddouta, contes populaires racontés au Caire et recueillis par Y. A. P. de 1870 à 1886, 1 v. pet. in-16, Le Caire, J. Barbier, 1903. A collection of modern arabic stories, by lieut.-col. A. O. Green, 1886, Cairo. — Même ouvrage, texte arabe, London, 1893, 1 v.

### Wahd allah

Kān jā mā kān<sup>2</sup> jā sa'd jā īkrām kān henā wāḥid şajjād ţujur we kān 'anduh min el awlād sab'a. fefī yom min elajjām ţili' jiṣṭād misl el-'aāda femisikúh weqālu luh iza sufnak tānī marra tiṣṭad nāḥudak nehabbissak feqāl luhum hāḍer werāḥ 'al-bēt wefiḍil telāt ājjām min ghōr akl huwa

2. مكان pour مكان dans le texte.

<sup>1.</sup> C'est le système habituellement suivi j = y.  $\underline{h} = \dot{z}$ , g = g dur, etc.

wawlāduh fe-rābi' jom qālū luh jiā ābānā ithaffa wistad fě-'al-allah an timsik haga we-law nakulha feqal luhum hāder wegām mišī ilaen uşul ilā serājet wāhid malik fenazar be-'enuh fewigid teira hadrā fesidil jehargim ilaen jiştādhā fe-nițaqet weqalet inta ja sajjad a iz timsiknī feiza kunt timsiknī fe-ānā ānzil lak lihad ajādik welakin lāzim tehlef billah el-azīm lam tebi 'nī illa bi 'asart alāf dinār fehalaf lahā fenizlet luh lihad īdēh fe-misikhā werāh ilā ahad il-mulūk wegāl luh tištirī têira tiqrā qurān we maghna we kulle hāga feqāl aštirī fetalla'-ha min 'abbuh femisikha el malik we-gāl iza kān kelāmak sahīh a'tī lak mā tutlubuh we hottha 'ak-kursi weqâl lahā sammi înā dor maghna fe-ghannā et-teir fenbasat minnuh el malik min husnuh we-min husn sotuh feqal sammi'na dor madh feqāl luh hāder femadah fenbasat aktar min el awwal feqal ilaş-şajad kem tutlub ja ragil fegāl anā a'iz fih ašarat alāf dinār fegāl luh hāder we ahtā luh el asarat alaf dinar wensaraf il'awladuh, wesar il malik mabsut hāleş fasī jom min al ajjām ba'd maghna aţțeir qal lil-malik ja hadret el malik qal ma lak ja 'enī qal luh iza kunt biddak tehallīnī absiţak tarsil aḥad min 'andak jigib walifti. fe-nadah ilā awlāduh et-talāta wegāl luhum ellī jigib walifet iţ-ţêir il ahdar a'ţī luh el mamlake. feqālu luh hader es-sam' waţ-ţa'a we-ahazu zadhum we-zuwadhum wi'tamadu 'alallah felamma uşlum ila ahir tarıq qal luhum ahuhum el kebīr anā rā'ih min sikket'-sselāma wilwustanī qal ana ra'ih min sikket'n-nedama wiz-zughaijir qāl anā rā'ih min es-sikke ellī jiruh lam jirga' we-ba'dên qabl mā jiwadda'u ba'aḍuhum qāl ahūhum iz-zughaijir, hatum il-hawātim bitu'kum neḥoṭṭhum taḥt il balāṭa di we-izā aḥad minnā ḥaḍar we-wagadhum jia'raf 'alā an ahuātuh lissa lam jirūhum we-wadda'um ba'adhum winsarfu summa lammā ti'ib ez-zughaijir min el miši talla' min il horg kisret ēš we-ba'ad min il malh we ganeb min il moje we-qa'ad jākul fesimi' šej jaqūl luh ma tuqūl bismillah qal enta min ma ana sa'ifak qal luh adini get ahu hat el-es felamma nazar ileh il-walad wagad rigleh fi tohum il-ard we-rāsuh fis-samā wemanahīr zej-el-ibrīq we-isnān

zaj el-hagāre we fumm zaj elmaghāra we-qa'ad jākul ma'uh lihadd ma hallaş luh el-ēs wel-moje wegāl luh inta rā'ih minen wega'i minen. qal luh ana ra'ih agib le-abī walifet țeire 'ande abi hadră feqal ja salam țalb iț-țujur dol fi bilad ba'ād hāleş fela hsan adrabak darbe wahde lam tāhud ghērbha werā'ih jidrabu illa wa wāhid qāl luh ihmiluh jā hā'īn il 'ēš wil malh feqālluh jābā dā 'ā'iz jirūh jigīb liabūh teire walifet et-teir el-ahdar elli 'and abuh, fegalluh abu '-l-'efrīt ihmiluh we hat luh et teire walīfet et teir elli 'and abuh feqal luh il 'efrīt iz-zughaijir da 'ial zughaijir welam jiqdar jiteḥammel el·meśaqqe di fe qāl luh lè betākul el-'ēs wil-malh ma'uh fe ghazab aleh waliduh fe haddar luh hamastašar hirfān we qāl luh lamma az'aq tibqa tihdaf li haruf hatta awşal ila 'l-bilād di fe-himīluh weţār fil-gāw fefidil hamastachar jom hatta wassiluh ila 'l beled elli fiha et-teir el-ahdar fenizziluh wegal tedhul hena telagi seba'at aqfās min dahab wetelāqi teire kemān fe-timsikha we tehdar hālan we'-u'ak timsik el-aqfās id-dahab ahsan ba'den temut inta wihna nimut fegalluh hader werah we dahal wagad es-'sab'at aqfās min ed-dahab fihum et-tujūr askāl wālwān we-wagad et-teire walifet et-teir elli 'and abuh kāše we'ajāne femisikha felamma wasal lilbāb qāl luh 'aqluh ja welad enta tili't min el bet we-la hadd kallemak fe-hud haga min et-tujur elli qafshum min dahab wedahal fīl-bet we sāl es-sab'at aqfās we huwa tāli' başş wagad wāhid rāgil zej il efrīt elli ma'u weākbar weqālluh enta ra'iḥ fên felamma safuh enhallat mefaşlu wisbaket isnanu weqal ana min nasl ennebī şalla 'llahu 'aleihi we sallam fe-qāl luh iza kunt min nasl ennebī hāt lī ādham qāl lu hāder we rah ilā 'l-'efrīt we-abūh felamma rāu 'l-'efrīt ez-zughaijir qāl liabūh ahū ḥaḍar we-la gabs ḥāga 'ā'iz jāhud el-qalās eddahab fe-qāl lu 'l-'efrīt el-kebīr libnuh jābni hada lissa 'ial zughaijir jilzamnā nastaḥmiluh le-innak akalt 'esuh we malhuh feqal luh ta'ib we hadar el walad weqal da'a'iz minni ādham tegāl luh el-efrīt le jābnī ma tisma's el-kelām welakin ta'ālě ja walad ihmiluh feqāl ānā ma ahmilus feqāl luh le betakul 'esuh we malhuh ahlas ihmiluh fe-hamaluh we

țăr fil gaw ferăh fi gibal werimal we-nezziluh fenizil wegāl luh hagga iza ma kuntes rā'ih tisma' kelāmī el marra di adrabak darba amawwitak fiha feqāl luh ḥāḍer qāl lu tudhul fīl maghara di telāqī hel ktīr 'u'ak tunzur liwāhid minhum illa tudhul 'ala tol teläqī adham fi sadr el maghāra tahudhu min šuštuh we-taḥḍar we-'u'ak tahud es-sarg wel-ligām fe-rāḥ 'ala 'l-waṣfa fe-misik adham lamma usul libāb al maghāra fe-hajalu 'aqluh la fīh hadd kallamak rūh hud is-serg wil-ligām ferāh lissa be-jimsik is-serg willigam tili' luh şaḥbuh we qāl luh enta rā'iḥ fēn feqāl luh anā min nasl ennebi şalla 'llah 'alēh we sallam feqāl luh iza kunt min nasl ennebi rūh hat lī umm eš-šu'ūr fegāl luh hader we-rah ila l-'efrīt felamma šāfuh 'l-'efrīt ezzughaijir tagannan weqāl li-abūh el-ahsan amawwituh wastarīh fegāl luh le betākul el-'ēs wil-malh ma'uh. feqāl luh 'el-'efrīt ez-zughaijir ana ma aḥmiluš fīl bilād di feqāl luh lāzim tiḥmilu feqāl luh ana ma aḥmilus fe-ḥamalu walad el-'efrīt el kebīr we-rāḥ felamma wasal lil-beled ellī huwa 'a'iz-ha qal luh izama kuntes ra'ih tisma' kelamī ennobadi rā'ih ana winta amawwitu. fegāl luh hāder fe-misik el-'efrīt hēṭṭet garīde we-katab 'ale ha kitāba we qāl lu terūh henāk 'and es-seraije di telāqi mashūţ 'al bāb tadrab elmashut bil-'aşaije di fe-jinfitih lak bab elqaşr fetudhul telāqi sittāt 'al jaqulu lak ana 'umm eš-su'ūr fe-lam tunzur luhum wiza nazart luhum a'raf 'al' innak ruht halāş ana winte fequl lu we ba'ad ma titla' telaqī uda we fiha 'ummeš-šu'ūr fatesereq eš-šu'ūr fe-qāl hāder wahad el-'asaije we rah ila' l-mashūt we-darabuh fe-wagad bab el-qaşr infitih fedahal fewagad nisa ketīr. fe tili' 'ala foq win-nisa tequl luh ta'ale hud fe-lam junzur luhum abadan fetili' fewigid el-uda elli qal 'aleha el-'efrīt we dahal fīha fewagad umm es-su'ūr nā'ima fe-taḥajjar fe-qāl bismillah werah färeq es-su'ür fa-get 'enuh fī 'enhā felamma rātuh qalet ashad enna la ilah illa 'llah we-ashad anna Muhammad rasūl allah juḥajji man hajjāni we jishar man saḥarni feqām šalha we-nizzilha lamma waṣal il-'efrīt qāl luh gibtha qal luh ajwa qal luh jallah baqa weddiha li-saheb

adham we hat adham, we ta'alĕ qāl luh na'am, we rāḥ wagad errāgil jantezrúh feqāl luh 'ahī jā sīdi feqāl luh ajwah enta na'am min nasl en-nebi hud 'adi adham wadi 'addetuh weddī kemān wāhid min' andi lak āḥsan min addetuh weddi keman wahid min andi lak aḥsan min addham fe-raḥ lil 'efrīt we qāl luh hud analam arūh ábadan ma lam naḥud umm eś-śu 'ür fe-qāl luh jābnī nerūḥ āḥsan feqāl luh ábadan felamma śāfuh lam huwa rāḍī daḥan we za 'bab we halla 'd-dunia kulleha duḥān we rāḥ hātaf umm eś-śu 'ūr min al-maghara we-rāḥ lil-walad we qāl jallah āḥsan ma jiḥḍar jisma 'bina jimawwitna fe-śāluh we rakkeb umm eś-śu 'ūr 'ala adham we-ibn el-efrīt 'ala ētjallah āḥsan ma jiḥḍar jisma' bina jimawwitna fe-śāluh we rakkeb umm eś-śu'ūr 'ala adham we-ibn el-efrīt 'ala ēt-tāni we tārum ilaen wislum elqaşr elli fīh et-tujūr fe nizziluh 'l-'efrīt we aḥṭa luh adham we qāl luh rūḥ weddī ādham 'and saḥib et-tujūr we-hat eṭ-ṭujūr we-ta'alĕ ḥālan. feqāl luh ḥāder we-raḥ fe-wigid er-rāgil elli ṣāheb et-tujūr qāl luh inta gībt je śāṭir saḥīḥ inte min nasl en-nebī fe-hud et-tujūr we-rūḥ fe-aḥad es-seba'at aqfāṣ we raḥ lil-'efrīt we qāl lu hud et-tujūr we umm eš-śu'ūr we ruḥum aḥtihum li-ābi feqāl luh el-'efrīt el-kebīr winte rā'iḥ tuq'ud hena lē ana rā'iḥ a'mel sā'is el-ādham feqāl luh jābnī jallah bina rawahum baqa. feqāl ábadan fe qāl luh ruḥ we hud el mismār da wel-'asaije wadhul 'alēh jiqum jeqūl lak 'a'iz ē qul anā nisit 'aḥṭilak ta'limat adham feqāl lu ē huwa ta'limat adham feqāl luh lamma tigī a'iz tirkebuh aḍrabuh bil-mesmār di 'ala rukbatuh jiqum jinuḥ fetirkabuh we-tuḍrabuh bil-'asaije di jiweddīk lamma liḥadd ma enta 'a'iz feqāl luh ṭaieb i'mil kída quddamī feḍarab adham bil-mismār fe feḍarabuh bil-'asaije feraḥ lamma liḥadd el-'efrīt fe-qālu lūh enta gēt qāl luhum na'am wefidilum māśjin lamme uṣulum liḥadd makān bejakul ma'uh el-'ēś wal-milḥ feqāl luh ruḥ baqa liabūk fe-qāl luh lā lamma awsal henā wenigī bālan fe-rāḥ śāl el-balāṭa elli taḥte-ha elḥawātim betu'hum fe-wigidhum gamī'e we kan śāraṭ 'ala aḥwātuh elli jirūḥ juhud hātmuh min taḥt el balāṭa fe-rāh lil 'efrīt jigrī we jequl luh aḥwāti hātum lī feqāl el-'efrīt el-kebīr libnuh jābni ruḥ ma'uh dawir luh 'ala aḥwātuh feqāl luh jāllah jāsīdī. in'al abūha kānet loqma

we šuwaijet malh ferāh bilbeled wagadhum fīha serāije we'ala-es-serāije di tesa'a u tlātin rās madbūhīn fe-sa'al 'an er-rous di fe-qālu luh en bint es-soltān betitgawwiz we lelat ed-duhlah elli juqul ahjidbahuh fe-gal el-welad lil-'efrīt ana 'a'iz atgawwizha feqāl luh ţa'ib walakin leleted-duhla lamma tudhul anā rā'ih ug'ud lak taht es-serīr we-lamma jighleb 'alēk qūl jā serīr hadditni haddūta fe-ana aḥaddit lak haddouta we-tudhul alēha fegāl luh aijwah 'āl kídā fe-rāh lilmalik we-gāl luh anā tālib elgurbe minnak gāl luh fi mīn gāl luh fī bintak gāl luh jābnī enta zughaijir fe-qal luh lam lak san fī fe-qal taieb wa tawa'addum 'ala lêlet -ed-duhla, fē-lammā hadret lêlet ed-duhla gāl luh el-'efrīt 'u'a li nafsak felamma hadar fis-sā'at el-māhūda weghalab 'alēh wehum bejīzuffum el-'arūsa qal jā sarīr hadditnī ḥaddūta gāl ḥāder ja sīdī fe-gāl luh wahd allah gāl luh la ilah illá 'llah gal luh kān henā wāhid malik wekān el-malik de luh walad 'efrīt hāles fe-lamma kibir el walad weddahu 'lkuttāb fekibir šej fī šej lamma weddahu lilmadrasa fidil il walad jidrab da we-jistum da lamma taffas ūlād el medrase fe-fī jom min el ajjām el walad da kān jila'b min 'alā selālīm es-serāije fenkasar derā'uh fe-gama' el-atibbā wel-hukamā fe-lam jišfī el walad da fe-gab rāgil 'agūz fe-misik el-walad we-misik dirā'uh werabatuh fesabah el-walad sāgh salīm fe-firhum birrāgil da we-wahab el-malik luh tultemiah feddan we-hamst-alaf dinar fefirih bi hada we-da'ā luh bin-nasr tūta tūta firghet el haddūta. felamma rāu da ta'aggabu 'agban sadīdan we-dahal sidnā da 'alā sittenā di gāl luh el-malik 'anā 'andī gada'ēn šiklak we kānu 'ā'izīn jidhulū 'alā bintī we-hum fil-habs 'aš-šān lam qidiru innehum jushuru 'ala lafz āh fe-qāl lu warrihum lī fe-darab el geraș (sic) dahal 'alēh il hādim qāl luh hāt lī el-gada'ēn elli inhabasum umbāre fe hadar bihum fe'irifhum fe-dhammahum ilā şadruh b-istiāq wehad ahwatuh we'arustuh we-rah lil 'efrit el kabir wahka lil-'efrīt fē-qāl luh 'alēk nūr hud adi ādham wadī et-ţujūr wadi umm es-su'ur wadi el-faras ellī ahtāḥ lak ahad kull dol we-mišī huwa we-ahwātuh ilā an dahalu tī-beledhum

felamma rāhum ahl el-beled ašā'u 'lhabar we darabet l-medāfi' we-rāhum li serāije abūhum bis-salāma we-dahal el-walad ez-zughaijir 'alā 'umm eš-šu 'ūr we-fiḍil jirkeb adham wet-tujūr teghannī wefiḍil fī ahnā 'iśa watjab henā leinna atāhum hādim el-lozāt tutah firghet el-haddūta.

#### Dieu est unique.

Il y avait une fois un oiseleur qui avait sept enfants. Un jour il partit à la chasse selon son habitude ; mais on le prit et on lui dit: « Si nous te reprenons encore à chasser, nous t'arrêterons et nous te mettrons en prison, - Bien », leur répondit-il: il s'en retourna chez lui et demeura trois jours sans rien manger, ainsi que ses enfants. Le quatrième jour ceux-ci lui dirent : « Cache-toi et chasse, peutêtre, grâce à Dieu, prendras-tu quelque chose et nous le mangerons. - Soit », leur répondit-il. Il marcha jusqu'à ce qu'il arriva au palais d'un roi : là, il regarda, aperçut un oiseau vert et se mit à employer ses ruses pour l'attraper. L'oiseau lui adressa la parole en disant : « Tu yeux m'attraper, chasseur, si c'est là ton intention, je vais descendre dans ta main, mais il faut que tu me jures au nom du Dieu très grand, que tu ne me vendras qu'au prix de mille dinars ». Le chasseur jura et l'oiseau se posa dans ses mains. Il le prit et alla trouver un roi à qui il dit : « Veuxtu m'acheter un oiseau qui récite le Coran, qui chante et qui a toute espèce de talents? - Je l'achète », répondit le roi. Il le tira de sa poche 1. Le roi le prit en disant : « Si tu as dit vrai, je te donnerai le prix que tu demandes ». Il plaça l'oiseau sur une chaise et iui dit : « Fais-nous entendre un morceau de chanson ». L'oiseau chanta et le roi fut charmé de sa beauté et de la beauté de sa voix. « Fais-nous entendre à présent un peu d'une chanson d'éloge (du prophète). - J'obéis », répondit l'oiseau et il se mit à

<sup>1.</sup> Poche عبه de la galabieh, sur le sein gauche.

chanter. Le roi éprouva encore plus de plaisir que la première fois, et dit au chasseur : « Combien en veux-tu? -J'en veux dix mille dinars, répondit-il. - Accepté, dit le roi ». Il lui donna les dix mille dinars et le chasseur s'en revint vers ses enfants. Le roi prenait donc un très grand plaisir à entendre cet oiseau. Un jour, l'oiseau, après avoir chanté lui dit : « O prince, écoutez-moi. — Oue veux-tu, oiseau chéri, lui dit le roi? - Si tu veux, dit l'oiseau, que je continueà te réjouir par mes chants, envoie l'un de tes gens chercher ma compagne ». Le roi fit appeler sestrois fils et leur dit : « Celui d'entre vous qui m'amènera la compagne de l'oiseau vert, je lui donnerai mon royaume. -Bien, répondirent-ils, nous entendons et nous obéissons ». Ils prirent tout ce qui leur était nécessaire et partirent à la grâce de Dieu. Quand ils furent arrivés au bout du chemin, le frère aîné dit aux deux autres : « Je vais par le chemin du salut. - Et moi, dit le frère cadet, je pars par le chemin du repentir. - Et moi, dit le plus jeune, je vais partir par le chemin par lequel celui qui l'a pris ne revient pas ». Avant qu'ils ne se dissent adieu. le plus jeune dit aux autres : « Donnez vos bagues, que nous les mettions sous cette pierre, celui de nous qui les trouvera à son retour, saura ainsi que ses frères ne sont pas encore revenus ». Ils se dirent adieu et se séparèrent.

Lorsque le jeune frère fut fatigué de marcher, il tira de sa besace un morceau de pain, un peu de sel, un peu d'eau et, s'asseyant, se mit à manger. Tout à coup il entendit comme une voix qui prononçait ces paroles: « Tu ne dis pas: au nom d'Allah? — Qui es-tu? répondit-il, je ne te vois pas. — Me voici, je suis arrivé, répondit la voix, donne-moi du pain. » Et l'enfant aperçut alors celui qui avait parlé: ses pieds touchaient les limites de la terre, et sa tête était dans le ciel, son nez était aussi gros qu'une cruche, ses dents aussi grosses que des pierres, et sa bouche semblait être l'entrée d'une caverne; il s'assit et se mit à manger avec lui jusqu'à ce qu'il eût dévoré le pain et bu l'eau. Alors il lui dit: « Où vas-tu et d'où viens-tu? — Je vais chercher,

lui répondit-il, la compagne d'un oiseau qu'a mon père, un oiseau vert. - Oh! oh! reprit l'ogre, le pays où il te faudrait l'aller chercher est bien éloigné, il vaut mieux que je te frappe d'un coup tel que tu n'auras pas besoin d'un second ». Mais au moment où il allait le frapper, une voix lui cria: « Porte-l'y, ô traître au pain et au sel. - Mais mon père, répondit l'ogre, il veut aller chercher pour son père la compagne de l'oiseau vert qui est chez lui. - Porte-l'y donc, reprit le génie, et donne-lui l'oiseau qui est la compagne de l'oiseau de son père. - Mais, objecta le fils du génie, c'est un enfant, il ne pourra pas supporter cette épreuve ». Le vieil ogre reprit avec colère : « Pourquoi as-tu partagé son pain et son sel ? » Il lui donna quinze moutons et lui dit : « Quand je crierai, tu me jetteras un mouton, jusqu'à ce que j'arrive à ce pays ». Et le chargeant sur son dos, il s'envola dans l'air.

Ils voyagèrent ainsi pendant quinze jours, jusqu'à ce qu'il l'eût transporté dans le pays où était l'oiseau vert. Il le déposa à terre et lui dit : « Entre là, tu trouveras sept cages d'or; tu trouveras aussi un oiseau, tu le prendras et tu reviendras de suite, et garde-toi d'emporter les cages d'or, car tu mourrais et nous aussi 1. — Bien » répondit-il. Il entra, trouva les sept cages d'or où étaient enfermés des oiseaux de toute sorte et de toute couleur et trouva l'oiseau. compagne de l'oiseau qui était chez son père, languissant et malade. Il le prit. Mais au moment de franchir la porte, il se dit : « Mon garçon, tu es sorti de la maison sans que personne t'ait adressé la parole , prends au moins quelques-uns des oiseaux aux cages d'or. Et rentrant aussitôt il s'empara des sept cages, mais au moment où il sortait, il apercut un homme semblable à l'éfrit son compagnon et même plus énorme, qui lui dit : » Où vas-tu?» A sa vue

<sup>1.</sup> يا سلام : expression d'étonnement habituelle en Égypte.

<sup>2.</sup> تموت بعدين تموت, de peur qu'ensuite tu ne meures.

<sup>3.</sup> كالماك et personne ne t'a parlé, c'est-à-dire tu as trouvé la maison vide.

il fut saisi de terreur ' et ses dents claquèrent : « Je suis, répondit-il, de la race du Prophète, que Dieu répande sur lui ses prières et ses bénédictions. - Si tu es, lui dit cet homme, de la race du Prophète, amène moi le cheval noir. - Bien », répondit l'enfant. - Et il se dirigea vers l'ogre et son père. En l'apercevant le fils de l'ogre dit à son père: « Le voilà de retour, et il n'apporte rien, il a voulu prendre les cages d'or ». Le vieil 'efrit dit à son fils : « Mon fils, il est encore jeune, c'est un enfant, il faut que nous le supportions, car tu as partagé son pain et son sel. - Bien », répondit-il. Cependant l'enfant les rejoignit et leur dit : « Cet homme-là m'a demandé le cheval noir. - Pourquoi, lui dit le génie, n'as-tu pas écouté mes conseils? mais viens, allons, mon fils, prends-le sur ton dos. - Non, lui répondit son fils, je ne veux pas le porter. - Pourquoi as-tu mangé son pain et son sel? Vite, charge-le sur ton dos. » Il le mit alors sur son dos et s'envola dans les airs.

Après avoir franchi des montagnes et des déserts, il descendit à terre et lui dit: « En vérité, si tu n'écoutes pas mes conseils cette fois, je te frapperai d'un coup tel que tu en mourras. — J'écoute, répondit l'enfant. — Tu entreras, lui dit le génie, dans cette caverne, où tu trouveras un grand nombre de chevaux, fais bien attention de n'en regarder aucun: entre tout droit, tu trouveras au centre de la caverne, un cheval noir, tu le saisiras par le toupet 2 et tu reviendras, et prends bien garde de toucher à la selle ou à la bride ». L'enfant partit sur ces renseignements, et emmena le cheval noir. Mais arrivé à la porte de la caverne, il se dit : « Personne ne t'a adressé la parole, prends donc la selle et la bride », et (désobéissant) de nouveau au génie, il saisit la selle et la bride. Mais le maître du cheval apparut et lui dit: « Où vas tu? - Je suis, répondit-il de la race du Prophète, que

<sup>1.</sup> منحلت سفاصله, ses articulations se disjoignirent.

<sup>2.</sup> مُوشَّه, nom de la touffe de cheveux, plus longue que les autres et située au-dessus du front.

Dieu lui accorde ses prières et ses bénédictions. — Si tu es de la race du Prophète, pars et amène-moi Omm-ech-chou'our. — J'obéis », répondit-il ». Et il rejoignit le génie. Mais en le voyant, le jeune génie devint fou de colère et dit à son père : « Ce que j'ai de mieux à faire c'est de le tuer, j'en serai enfin débarrassé . — Pourquoi, lui répondit son père, as-tu mangé son pain et son sel? — Je ne le porterai pas cette fois dans ce pays-là, dit le jeune génie. — Il le faut cependant, dit le vieux génie. — Non, je ne veux pas le porter », reprit le fils. Cependant il finit par consentir, il le mit sur son dos et partit.

Quand ils furent arrivés dans le pays que voulait l'enfant, le génie lui dit : « Si cette fois, tu ne m'écoutes pas, je te tue\*. - J'obéirai » répondit-il. Le génie prit une baguette de palmier, y écrivit quelques mots et lui dit : « Tu vas aller là-bas dans ce palais, tu trouveras à la porte quelqu'un d'enchanté, tu le frapperas avec cette baguette; la porte du château s'ouvrira, tu entreras, et tu trouveras des belles dames qui te diront : « C'est moi qui suis Omm-ech-chou-'our ». Ne fais pas attention à elles, si tu les regardes, saches que c'est fini; toi et moi nous périssons ». Et il ajouta : « Après être sorti de là, tu trouveras une chambre où sera Omm-ech-chou'our, tu sépareras ses cheveux. -Bien », répondit-il. Il prit la baguette, marcha au personnage enchanté et l'en frappa. La porte du château s'ouvrit. Il entra et vit un grand nombre de femmes. Il monta en haut, tandis que ces femmes lui disaient: « Viens, prends-(moi) ». Mais il ne les regarda pas. Il sortit et trouva la chambre que lui avait indiquée le génie. Il y entra, et apercut Omm-ech-chou'our endormie, llfut stupéfait etdit: « Au

<sup>1.</sup> استريع, je serai en repos.

nous péris, نموت n'offre pas de sens : lisez, nous péris, nous péris, ou bien رایع انا اموتك, je te tuerai.

<sup>3.</sup> ان ونت خلاص انا ونت , tu péris, c'est fini moi et toi : واجنت خلاص انا ونت , devenu واجنا; cet idiotisme est passé de l'arabe algérien en kabyle neddou, nous périssons.

nom d'Allah ». Il sépara ses cheveux, et leurs regards se rencontrèrent. En l'apercevant, elle dit: «J'atteste qu'il n'ya pas d'autre Dieu qu'Allah et que Mahomet est l'envoyé d'Allah, qu'il fasse vivre celui qui m'a fait vivre, et ensorcèle celui qui m'a ensorcelée ». Il l'enleva et la transporta jusqu'à l'endroit où était le génie qui lui dit: «L'as-tu apportée? — Oui, répondit-il. — Alors, vite en route, donne-la au maître du cheval noir, prends le cheval noir et reviens.

- Bien », répondit le garçon et il partit.

Il trouva l'homme qui l'attendait et lui dit : « La voici, seigneur. - Bien, répondit-il; tu es vraiment de la race du Prophète; tiens, voici le cheval noir, voici son harnachement, et voici encore un autre cheval que je te donne, meilleur que le cheval noir ». Il rejoignit le génie et lui dit: « Prends, je ne m'en irai jamais, si nous n'enlevons Omm-ech-chou'our. - Il vaut mieux nous en aller, mon enfant, lui dit le génie. - Jamais », répondit-il. Quand le génie vit qu'il persistait dans sa résolution, il lança une fumée<sup>1</sup> et il remplit le monde entier de fumée. Puis il enleva rapidement Omm ech-chou'our de la caverne, alla vers le jeune garçon et lui dit: « Allons, vite, de peur qu'il ne survienne en nous entendant et ne nous tue ». Il enleva l'enfant, fit monter Omm-ech-chou'our sur le cheval noir, son fils le génie sur l'autre et ils s'envolèrent jusqu'à ce qu'ils arrivassent au château où étaient les oiseaux. Le génie le déposa à terre, lui donna le cheval noir et lui dit: « Va, donne le cheval noir au maître des oiseaux et apporte les oiseaux et viens sur le champ. — J'obéis », répondit-il, et il partit.

Il trouva l'homme, à qui appartenaient les oiseaux et lui dit : « Tu l'as amené, ô malin; vraiment tu es de la race du Prophète; prends les oiseaux et va-t'en ». Il prit les sept cages, revint vers le génie et lui dit : « Prends les oiseaux et Omm ech-chou'our, et partez; vous les donnerez à mon père ». Mais le père du génie lui dit : « Et toi tu resteras là? Pourquoi? Je vais courir devant le cheval noir comme un

<sup>1.</sup> Le texte ajoute زعبب (?).

saïs. Il lui dit : « Allons, mon fils, retournez chez vous vite, - Jamais, répondit-il. - Va, lui dit-il, prends ce clou et cette baguette, et entre chez lui, il te dira : Que veuxtu? Réponds-lui, j'ai oublié de t'enseigner la façon de se servir du cheval noir... 'Il lui dit : « Qu'est-ce que cela? - Lorsque tu voudras, lui répondit-il, monter sur le cheval noir, frappe-le avec ce clou à la nuque, il s'agenouillera, et tu l'enfourcheras, puis frappe-le avec cette baguette, il te transportera à l'endroit que tu voudras. - Bien, répondit l'autre, fais-le toi-même devant moi ». Alors l'enfant frappa le cheval noir avec le clou, et puis avec la baguette, et le cheval l'emporta auprès du génie qui lui dit: « Tu es revenu? - Oui », répondit-il. Et ils marchèrent jusqu'à l'endroit où il avait mangé avec lui le pain et le sel; là le génie lui dit : « Va vite chez ton père. -Non, répondit l'enfant, pas avant que je ne sois arrivé à tel endroit et je reviens de suite 2 ». Il partit et souleva la pierre sous laquelle étaient les bagues de ses frères, il les y trouva toutes : or il était convenu avec ses frères que à mesure que quelqu'un arriverait, il retirerait sa bague de dessous la pierre. Il revint en courant vers le génie et lui dit: « Mes frères, amène-les moi ». Le vieux génie dit à son fils: « Va avec lui, mon fils, cherche-lui ses frères ». -Allons, répondit le fils du génie, et que Dieu maudisse son père, et tout cela pour une bouchée de pain et un peu de sel».

Ils partirent au pays (où étaient les frères) et ils trouvèrent un palais sur lequel étaient trente-neuf têtes d'hommes égorgés. Il questionna les gens au sujet de ces têtes, et ils lui dirent : « La fille du sultan épouse (ceux qui se présentent) et la nuit du mariage si l'époux dit ah, on le met à mort. L'enfant dit au génie : « Je veux épouser la

<sup>1.</sup> Il y a sans doute ici une lacune, le jeune homme se rend chez le maître du cheval noir et lui dit qu'il a oublié de lui enseigner la façon de se servir du cheval noir.

<sup>.</sup> orthographic phonétique, وانا اجي sans doute pour ونحى حالا.

fille du roi. — Bien, répondit le génie, mais la nuit du mariage, je me placerai sous le lit, et lorsque tu ne pourras plus y tenir dis : Lit, raconte-moi une histoire; et alors je te raconterai une histoire et tu consommeras le mariage. — Oui, répondit l'enfant, très bien comme cela ». Il alla trouver le roi et lui dit : « Je demande ton alliance. — Par qui? dit le roi! — Par ta fille. — Mais, mon fils, tu es encore bien jeune. — Que t'importe? — Accepté », dit le roi et on prépara tout pour la nuit de noces. Quand le moment fut venu, le génie lui dit : « Attention ». Quand l'heure fixée fut arrivée, et qu'il n'y put plus tenir, tandis que l'on conduisait la fiancée i il s'écria : « Olit, raconte-moi une histoire. — Voici, seigneur », répondit-il, et il commença en ces termes :

Dieu est unique, il n'y a pas d'autre Dieu que Dieu. Il y avait une fois un roi qui avait un fils, et ce fils était un diable fini. Quand ce fils fut grand, il l'envoya à l'école; peu à peu l'enfant grandit; lorsqu'il l'envoya à la madrase, l'enfant frappa et insulta ses camarades jusqu'à ce qu'il eût fait partir tous les élèves. Un jour, en jouant, cet enfant tomba de l'escalier du palais et se cassa le bras. On réunit tous les médecins, mais ils ne purent guérir l'enfant. Un vieil homme vint, palpa l'enfant et son bras et le lui remit. L'enfant se trouva debout, guéri et bien portant. Le roi se réjouit à cause de cet homme et lui donna trois cents feddans et cinq mille dinars. L'homme fut réjoui de ce présent et pria Dieu de rendre le roi victorieux. Touta, touta, l'histoire est finie.

Quand les assistants entendirent cela, ils furent extrêmement étonnés et ce seigneur consomma son mariage avec cette dame. Le roi lui dit (un jour) : « J'ai chez moi des jeunes gens comme toi qui ont voulu épouser ma fille, et ils sont en prison, parce qu'ils n'ont pu retenir le mot

1. Le texte ينرفم qu'il faut lire

<sup>2.</sup> عفريت خالص, cf. ana mabsut hâles, je suis très content, kwaijis hâles très beau.

ah. - Montre-les moi », lui dit-il. Le roi sonna et un serviteur étant entré il lui dit : « Amène les jeunes gens qui ont été emprisonnés hier ». On les amena, le jeune garçon les reconnut, et les embrassa, les serra avec joie. Puis il prit ses frères et sa fiancée, alla trouver le père du génie, et lui raconta l'histoire. Le génie lui dit : « C'est très bien 1, tiens, voici le cheval noir, voici les oiseaux, voici Ommech-chou-'our, et voici la jument que je te donne ». L'enfant prit tout cela et s'en alla avec ses frères jusqu'à ce qu'ils arrivassent dans leur pays. Quand les gens du pays les virent, on répandit la nouvelle de leur retour, on tira les canons, et ils se rendirent au palais de leur père étant sains et saufs. Le jeune frère épousa Omm-ech-chou'our et demeura ainsi, montant le cheval noir et écoutant le chant des oiseaux. Il vécut très heureux et très tranquille jusqu'au moment où se présenta à lui celle qui met fin aux joies 3. Touta, l'histoire est finie.

Le Caire, 1905.

1. عيك نور sur toi la lumière.

<sup>2.</sup> C'est-à-dire la mort, formule habituelle dans les Mille et une Nuits avec le complément ومفرق انجماعات que l'on trouve aussi p. 9 dans le texte arabe de l'opuscule. Il est à noter que هارم est toujours écrit à tort , qui n'est cependant pas la prononciation usuelle.

# L'ARABE USUEL DANS LE SUD ORANAIS

PAR

#### L. MERCIER

L'arabisant qui aurait étudié la langue arabe parlée dans l'Est-Algérien ou en Tunisie et qui viendrait brusquement dans l'extrême-sud oranais serait souvent fort embarrassé dans ses relations avec les Indigènes. Ce n'est pas qu'il existe, dans cette région, un idiome local très différent, mais la langue y a subi des altérations et des modifications qui surprennent au premier abord.

Le nomade du sud oranais vit de l'existence que menaient déjà ses premiers aïeux et que nous ont retracée les fameux poètes antéislamiques. Il s'est borné à remplacer sa lance, son sabre et ses flèches, par de bonnes armes de guerre modernes. C'est dire qu'il se meut dans un cercle d'idées tout différent de celui auquel est habitué le paisible fellah du Tell, ou le commerçant des villes. En outre, il a subi, au cours de ses déplacements, l'influence de ses voisins berbères ou européens. De là, apport de mots nouveaux qui s'arabisent et s'incorporent à la langue originale, au point de figurer dans les écrits comme dans la conservation.

C'est une tâche ardue que de bien mettre en lumière ces particularités, aussi nous bornerons-nous à présenter ici les quelques observations que nous avons pu faire en un séjour dans l'extrême-sud, sans prétendre épuiser un sujet aussi vaste. Elles paraîtront banales à tous ceux qui connaissent l'Oranie, mais, dûssent-elles ne servir qu'à une minorité d'arabisants, nous estimerons avoir atteint le but que nous nous proposions.

#### CHAPITRE I

L'Accent. — Valeur des lettres. — Particularités de prononciation.

§ 1. L'accent, comme dans tout le sud algérien, est plus guttural que dans le Tell; les lettres dentales sont prononcées avec plus d'emphase, les lettres douces ont une tendance à se confondre avec les lettres dures correspondantes, même dans l'écriture.

Il y a confusion fréquente :

C'est ainsi que l'on dit et écrit :

- § 2. Le  $\dot{-}$ , lorsqu'on veut le distinguer du  $\dot{-}$  se prononce toujours comme le th anglais dans les mots health et bath, il ne prend jamais la valeur d'un ts comme cela a lieu à Constantine.
- § 3. Le z se prononce le plus souvent comme un simple j, ex. : v , ils ne sont pas venus; prononcez ma jaouch.

Il devient souvent j comme cela se produit dans le Tell, c'est ainsi que l'on dit et écrit جيش au lieu de جيش, au lieu de زوز, etc.

§ 4. Le في ne conserve sa valeur propre que dans un certain nombre de mots tels que الفهرة , etc., que l'usage seul peut déterminer. Dans tous les autres mots il prend le son g dur. Il est alors représenté dans l'écriture: soit par un ج simple ou affecté de trois points diacritiques au-dessus ou en-dessous de la ligne ج et جُ; soit par un عَلَى simple ou affecté de trois points عَلَى plus rarement par un عُلَى.

Le mot Figuig peut donc s'écrire بِکیک , فِحیے , فِکیک , etc.

Pour d'autres mots, l'orthographe est consacrée et varie rarement. Ex. :

§ 5. Les métathèses sont fréquentes, ce qui, d'ailleurs, n'est point spécial au Sud oranais:

1. Ayant surtout en vue la prononciation, dans ce travail, nous désirons ne nous astreindre à aucune méthode de transcription française.

De même, en arabe, nous attacherons plus d'importance à la forme usuelle d'un mot, même défectueuse, qu'à sa forme régulière. Nous affecterons le de trois points diacritiques toutes les fois qu'il devra se prononcer en g dur, et nous le laisserons sous sa forme ordinaire dorsqu'il ne subira aucune altération. Nous représenterons aussi le son g par un z dans les mots pour lesquels cette orthographe est consacrée.

- § 6. Le pronom affixe s a rarement le son ou, ouh comme dans l'Est algérien, on le prononce s' c'est-à-dire êh ou ah selon les cas. Ex.: عُلْتُ لُهُ je lui ai dit (prononcez goult lêh); عُلُتُ لُمُ dans sa maison (prononcez fi darah).
- § 8. Un certain nombre de mots sont habituellement abrégés dans la prononciation. Ex. :

اذا devient اغذا

زاك et ذيك deviennent هذاك et زاك و ذيك

فاآلرَّجِل ها مُوَ : .Ex هاك et مكان. Ex خذاك devient خذاك و السّرَجِل ها مُو في الله عنداك الله في الله في الله في الله عنداك عنداك الله في الله في

cheutt (pour cheuft) dik elmra, j'ai vu cette femme-là; ما نديروا شي ككذاك ma ndirouch kikdak, nous ne procéderons pas ainsi; قال لك هاك gallek hakk, il t'a parlé ainsi?

§ 9. S'il y a rapport d'annexion entre un mot tel que ثلثة, dont l'avant-dernière lettre est un ش meftouha et la dernière un s, et un autre mot quelconque, le s disparaît dans la prononciation. On dit par exemple : قلت العتروس guelt el'atrous, la mare du bouc, et non قلتَة العروس gueltet el'atrous.

§ 10. Quand on énonce un nombre de jours de quatre à dix inclus, le s qui termine le nom de nombre se trans-

forme en - (meftouha) dans la prononciation.

Le nombre six fait exception à cette règle en vertu de la remarque précédente (suppression du ة). Il en est de même, par analogie, du nombre trois. Pour dire « un jour, deux jours, etc. » on dira donc : منافق أيّام ,اربعت آيّام ,اربعت آيّام ,اربعت آيّام ,اربعت آيّام , etc.

§ 11. On sait que, de onze à dix-neuf, les noms de nombres sont des mots composés dont la traduction exacte serait *un-dix*, *deux-dix*, etc., à l'inverse des mots français dix-sept, dix-huit et dix-neuf.

Il y a trois observations à faire en ce qui concerne la prononciation de ces noms de nombres dans l'extrêmesud, car elle diffère sensiblement de celle du Tell:

1° Le initial du mot عشر se fait nettement sentir, avec une certaine emphase, dans la prononciation, tandis que le final est supprimé. On dira donc : راحد عشر) حداً عشر), etc.

2º A partir de quatorze, le s qui termine la première partie du mot composé se change en L devant le 2, ce qui

donne : مُمسطَعْش, اربَعْطَعْش, etc.

Le nombre seize offre une particularité du même genre que celle signalée pour le mot six : le s est supprimé et le تطعش d'où le mot مطعش.

Le mot treize est formé de la même façon, par analogie, mais c'est alors le من qui se change en ط , on dit

3° Enfin on place toujours un euphonique entre le nom de nombre et celui de l'objet dénombré, on dira donc: ثلطَعْشُنْ ترّاس treize hommes.

Nous avons relevé de fréquents exemples de ce genre dans les lettres que nous avons eues entre les mains.

#### CHAPITRE II

QUELQUES OBSERVATIONS AU POINT DE VUE DE LA GRAMMAIRE ET DE LA SYNTAXE

#### 1º Verbes, Participes adjectifs.

§ 12. Les verbes hamzés par la première radicale participent à la fois des verbes assimilés et défectueux.

Prenons par exemple les verbes أَخُذُ et أَخُذُ, on les prononce dans le Sud oranais لا et خصا; au prétérit et à l'aoriste, ils se conjuguent comme dans le Tell et l'Est algérien, mais ils ont ici une forme de nom d'action qui pourrait les faire prendre pour des verbes assimilés par و د الوخص et الوخل et الوخل et الوخل.

Au participe actif ces deux verbes revêtent deux formes différentes :

Dans la première ils sont traités comme s'ils étaient assimilés par واخل ce qui donne واخذ et واكل ou واخض.

Dans la seconde, beaucoup moins employée, ils sont traités comme s'ils étaient défectueux par ج, ce qui donne کالی et خاصی.

Au participe passé, on les traite également comme des assimilés par و موكول : و و موكول عليه

Mais il se produit alors la même modification que l'on retrouve dans le nom propre الميلود, c'est-à-dire que le و la première radicale se change en ي, d'où الميخوض et الميخوض, d'où الميخوض, seules formes usitées dans le Sud oranais.

§ 13. Cette dernière observation s'applique, naturellement, aux verbes assimilés par , c'est ainsi que le verbe donne amalade, au participe passif.

§ 14. Les participes de la forme بُاعِل font leur pluriel en فاعلين s'ils ont un sens transitif. Ex. : شقهم صاربيس , je les ai vus en train de fabriquer des toubes (briques non cuites).

S'ils ont un sens intransitif ou s'ils sont employés comme adjectifs, ils prennent quelquefois au pluriel la forme راهم ظلوا رثود. Ex.: بأعنوا رثود, ils ont passé la journée couchés; جينا ركوب, nous sommes venus montés (à cheval ou à mulet, etc.); كُنْنَا قُعود نهدروا, nous étions assis à causer.

Quant aux participes de la forme بعبول ils sont presque toujours considérés comme des adjectifs et revêtent, au pluriel, la forme brisée بعاعيل. Ex. :

| مكسور           | vaincu, battu      | pluriel | مكاسير      |
|-----------------|--------------------|---------|-------------|
| وسيجووح         | blessé             | -       | مجاریح      |
| مـرصّص ou سرصوص | blessé (par balle) |         | مراصيص      |
| مذبوح           | égorgé             |         | مذابيح      |
| مسجون           | emprisonné         |         | ، مساجین    |
| محبوس           | prisonnier         | _       | etc. محابيس |

#### 2° Les formes verbales.

§ 15. La II<sup>e</sup> forme est employée à la place et avec le sens de la première dans un certain nombre de verbes. Tels sont: سال interroger, au lieu de سوّل خان – voler, خوّن لحث ب – rejoindre, لحث ب سار – marcher, سیّر

On voit aussi la II° forme employée à la place de la IX°. Ex. : انا خلطت والظلمة ظلّمت, j'arrivai au moment où les ténèbres épaississaient.

Le verbe بفى employé ainsi à la II° forme signifie rester en route et ne plus pouvoir suivre, être à bout de forces: بقّتْ لِي العودة في الطريڤ, ma jument est tombée exténuée en cours de route.

De ce verbe باقي on a formé le participe باقي qui s'applique aux animaux fourbus : إبل باقية — بعير باقي, un ou des chameaux épuisés.

La forme de nom d'action تِبعَال est plus généralement usitée que la forme تُبعيل.

- § 16. La III° forme est quelquefois usitée au lieu de la II° ou de la IV°, et cela dans les écrits aussi bien que dans la conversation: بغيتك تُعالمني بالاخبار, je vous prie de me mettre au courant des nouvelles; نافرني مع بلان, ménagemoi une entrevue avec un tel.
- § 17. La IV° forme est employée, en conservant sa valeur exacte, dans un certain nombre de verbes tels que الحية (الحاجة pour) الّي نسمع بها نخبرك : . Ex. عاد عام ,خبر je vous ferai savoir tout ce que j'apprendrai; رانا ; je vous ferai savoir tout ce que j'apprendrai , بها رانا , nous marcherons deux jours et séjournerons le troisième; (le nom d'action de ce verbe est مقيم dans la conversation) على حسّب ما يعيدوا هي

تاجلالت, à ce que l'on rapporte au Tafilalet; ما عندي ما نعيد, à ce que l'on rapporte au Tafilalet; ما

- § 18. La V° forme est employée fréquemment à la place de la VII° et de la VIII°; quelquefois aussi à la place de la VII°, on entend dire couramment : جينا نشلقوا مع الحكام, nous venons pour avoir une entrevue avec les chefs; (pour تلقيت معك ياس (امس, je t'ai rencontré hier (au lieu de تلافيت).
- § 19. En ce qui concerne la VIII<sup>o</sup> forme, elle est le plus souvent mal accentuée dans la prononciation et dans l'écriture; les gens peu instruits supprimant complètement l'initial du prétérit.

Ils disent : جُتُمُعَتُ الناس, les gens se sont rassemblés (prononcez jetmaat ennês, au lieu de الَّجْتَمُعُتُ الناس).
Nous avons relevé des exemples de ce genre dans des

Nous avons relevé des exemples de ce genre dans des lettres écrites par des indigènes qui passaient pour instruits.

§ 20. Quand la IX° forme n'est pas remplacée par la II°, elle devient افعلًا au lieu de افعلًا. Ex.: يزيد يكحال وجهك Ex.: افعلًا العلم au lieu de أفعل المسمس, ton visage noircira encore à cause du soleil; من السمس عبودي شيان في هذا التاخير شُوَّاش (شوف واش pour المسكّمة), mon cheval a maigri ces derniers temps, je ne sais ce qui l'a mis à mal.

A côté des V° et VIII° régulières, nous avons fréquemment observé une forme irrégulière qui semble participer à la fois de l'une et de l'autre. Elle donne toujours au verbe un sens passif ou pronominal et s'adapte aux paradigmes مُتَّقِعُمُلُ pour le prétérit et اَتَّقِعُمُلُ pour l'aoriste, en voici quelques exemples :

Prétérit. Aoriste. نُتَّخُصْ ٱلَّخُصْ أَتَّخُصْ

| Prétérit.  | Aoriste.                            |
|------------|-------------------------------------|
| آتَفسم     | يَّـفُسُم, se diviser, se partager. |
| ٱتَّغۡلُب  | يَتَغَلَب, être vaincu, débordé.    |
| ٱتَّفْبَلُ | يَتَّفْبُلُ, être accepté, agréé.   |

A notre avis, ce n'est là qu'une V° forme dont le techdid est passé sur la lettre servile initiale, au lieu de rester sur la deuxième radicale, par analogie avec la VIII° forme des verbes assimilés. On en trouvera de très nombreux exemples dans le vocabulaire ci-joint.

### 3º Formes verbales irrégulières ou spéciales.

§ 21. Un nom d'action, un substantif quelconque, un mot d'origine étrangère, donnent quelquefois naissance à un verbe ou à une forme verbale nouvelle, en dehors de toutes règles. Ex.:

Le mot میعاد de la racine وعد donne une VIº forme (?), et l'on dit : ما نتمیعدوا شی مع ذوی فلان, nous ne traiterons pas avec les Douï flan.

Le mot رصاص, plomb, balle, donne une Ve forme ترصق qui signifie « être blessé par balle », un participe de la الموصوص et un de la IIe forme مرصنص, qui désignent l'homme blessé par une balle.

Le mot français « place » بلاص, donne une IIIº et une VIº forme régulières : يبالصنى خوكي, mon frère me remplace); remplaçant et remplacé);

بغاوا يتبالصوا على الخدمة, ils désirent permuter (ou se relayer) dans leur travail.

§ 22. Enfin certains verbes, inusités à la première forme, en arabe usuel, donnent naissance à des formes dérivées régulières que l'on peut rattacher logiquement à d'autres mots tirés de la même racine. Ex.:

La racine شان f. i. donne le mot شينة qui signifie mauvais procédé, mauvaise action, cause d'inimitié; d'où la VIº forme qui veut dire « être en mauvais termes avec, se brouiller » (participe مشاين); nous avons cité plus haut la IXº forme irrégulière de ce verbe : شيان, maigrir et enlaidir.

La racine شَرَّ donne le mot شَرَّ qui désigne le mal sous tous ses aspects, d'où la VI° forme تشارّ qui veut dire « se faire réciproquement du mal » : تلقّوا و تشارّوا بالبرود, ils se sont rencontrés et se sont fait du mal à coups de fusil.

#### 4° Les particules.

Sous cette rubrique nous ne donnerons, bien entendu, que les particules usitées couramment dans la conversation. Il est essentiel de les bien connaître car elles caractérisent, mieux que tout autre chose, le langage spécial à telle ou telle région.

#### § 23. Particules affirmatives.

est le terme d'acquiescement le plus ordinaire, le plus usité. Son sens correspond exactement au mot fran-

<sup>1.</sup> Nous n'avons pas l'intention de donner une liste des mots tirés du français : le premier spahi ou le premier tirailleur venu en fournirait une plus longue que nous ne saurions le faire. Il nous a paru néanmoins nécessaire de donner ici un exemple typique de ces mots arabisés aussi complètement que possible.

çais « oui ». On le répète souvent plusieurs fois de suite et c'est là une manière d'acquiescer plutôt disgracieuse, ressemblant assez à un aboiement.

أَنَّهُ ènnêh, oui, chez tous les ksouriens des environs du Guir et du Ziz;

مزیان meziane, bon, entendu;

ouakhkha, parfait, parfaitement;

خيار khyar, bien, parfaitement (pluriel de خيار).

### § 24. Particules négatives.

Y ou, YY non, en réponse à une question. Cette négation s'emploie aussi quelquefois avec un verbe que l'on fait suivre du mot شمال .... لا تسمع شي كلام الناس . Ex.: ما ما .... ما ما .... pas.

لاَوْءُ laouêh, non, non pas, nullement. Réponse à une question.

arah, non, non pas. Cette négation est d'origine berbère, à ce que nous croyons, elle est très usitée chez les chaouïa de l'Aurès (département de Constantine). Elle est employée, dans le Sud oranais, aussi bien par les Berbères que par les Arabes.

ši oho, non, chez les Berbères principalement;

وَكُوْ oualaou, rien, pas du tout, nullement. Cette expression remplace à peu près complètement le terme حتى شي de l'Est algérien.

Enfin le verbe عاد, employé adverbialement, constitue aussi une négation qui signifie « pas encore »; dans ce cas il est employé concurremment avec la particule ما ... أم ... شي ou même seul. Ex.:

Demande : جاشى محمد, Mohammed est-il venu?

Réponse : ما جاشى عاد ما جاشى, (ou simplement) ما جاشى, il n'est pas encore venu.

Remarque. — Le même terme عاد, employé sans négation, signifie être sur le point de, se disposer à, mais il reste toujours invariable: عاد نمشوا, nous allons partir.

#### § 25. Particules corroboratives.

Quelques particules sont employées pour renforcer et corroborer soit une affirmation soit une négation :

برانی کمّلت خدمتی فع :الکل tout, tous, synonyme de قُعْ j'ai achevé mon travail complètement; ما شعتک شی قُعْ وا شعتک شی قُعْ

أكيجوا : placé devant un verbe, ajoute à l'action exprimée par ce verbe l'idée d'une chose habituelle ou ordinaire بني جيل يتسوّفوا بلادنا , les Beni Guil viennent couramment s'approvisionner chez nous; اليهود ما كيخدمواشي نهار السبت, les Juifs ont coutume de ne pas travailler le samedi.

### § 26. Particules interrogatives.

واًيّ شي) qu'est-ce que, comment; assez peu employé dans le Sud oranais. On ajoute généralement à ce terme la syllabe تَـ . Ex. :

واشتا قُلت, qu'as-tu dit? واشتا بغيت, que veux-tu? etc.

La particule interrogative la plus employée dans l'extrême Sud-Est كيو , comment, qu'est ce que : كيو , comment procéderons-nous?

Elle est souvent abrégée en ك. Ex. :

ركراك, comment vas-tu? (et formules analogues telles que كراك, comment te trouves-tu ce matin? كصبُحت, comment te trouves-tu ce soir? etc.);

, combien de ; كم من ou اشتحال من

ایّاك مصرت لهذا ? n'est-ce pas, n'est-il pas vrai ایّاك

البّارود, tu as assisté à cet engagement n'est-ce pas? ou : tu sais bien que j'ai assisté à cet engagement; اتّاك قالوها, on te l'a bien dit, n'est-ce pas?

ل, qu'est-ce que? Ce terme est surtout employé devant la particule ل suivie d'un pronom affixe. Ex. : يا لك ,

qu'as-tu? مالكم , qu'ont-ils?

Il remplace donc le واش ببک de l'Est algérien. کاش abréviation de مان , y a-t-il. Ex. : بغینا نشو بوا کاش ما ننهبوا, nous voulons voir s'il n'y a rien à leur enlever.

علاش جيت: , pourquoi, pour quelle raison, etc. Ex. : علاش جيت , pourquoi es-tu venu aux allures vives? (en parlant à un cavalier.)

(لاي شى pour), dans quel but, à quelle fin. Ex. : الآي شى pour), dans quel but me parles-tu ainsi? ليَّه تڤول لِيَ هذا الكلام Cette dernière particule s'abrège souvent en لُـدٌ.

#### § 27. Particules conditionnelles ou dubitatives.

131, si. Même emploi que dans l'Est algérien. Cette particule est fréquemment altérée dans la conversation et dans l'écriture, on la trouve alors sous la forme (1), mais elle conserve le même sens.

آنيت, annit, peut-être déformation de : طنتيت, à ce que je crois, je me figure, je suppose.

Remarque. — Cette particule, employée surtout par les gens du Tafilalet et des environs, ne donne pas forcément

une allure dubitative à la phrase.

Beaucoup d'indigènes l'emploient à tort et à travers sans lui attribuer aucune valeur. Un Filali dira par exemple كنت ميجوع يامس آٽيت, j'étais malade hier, et, dans son esprit, le mot آنيت ne doit en rien restreindre la valeur de son affirmation.

Nous ferons la même observation en ce qui concerne le terme زُعَمُ (pour زُعَمُ). Il a, le plus souvent, le sens de « c'est-à-dire ».

#### § 28. Particules restrictives.

لاكن, mais, cependant, toutefois. Cette particule est le plus souvent remplacée par l'expression ولايتنى oualaïnni, qui a le même sens : الحاسى كايس ولا يتنى مردوم, le puits existe bien, mais il est comblé.

غيراته, à cela près que. Cette locution est souvent employée à tort.

والصخ et بالحقّب, à la vérité, en effet. Dans une phrase interrogative ces particules prennent le sens de : est-il vrai que?

# § 29. Adverbes (de temps, lieu, etc.), locutions adverbiales.

آن jusqu'à ce que. Ex. : رستاني ان نجي, attends-moi jusqu'à ce que je revienne.

<sup>1.</sup> Nous n'avons pas hésité à ranger sous la rubrique particule des mots qui n'en sont point en réalité, mais que l'on peut considérer comme tels, puisqu'ils sont employés adverbialement.

Cette particule est souvent précédée des mots مت ou

Dans le premier cas les deux particules n'en forment plus qu'une dans la prononciation, de sorte que حتّ devient متّان.

Dans le second cas est affecté d'un kesra et devient est, on dit est affecté d'un kesra et devient est, on dit est affecté d'un kesra et devient

Cette locution a souvent le sens de « lorsque, voilà que », comme اذاب en arabe régulier. Ex. : منا نهدروا الى , nous causions lorsque survint Mohammed ;

et إلَّاكيب, à l'instant même, il n'y a qu'un moment : كلاوهم البرابر كلا كيبي, les Beraber viennent de les dépouiller.

Question : لك ياسر من كجيت, y a-t-il longtemps que tu es arrivé?

Réponse : هانی غیرکیبو, j'arrive à l'instant même.

(pour ذا الوفت), maintenant, tout de suite.

دابا, à l'instant, tout de suite.

وفت), quand, à quel moment? بي أيّ وفت), quand, à quel moment?

ون en deça de; employé avec رس, plus petit que, moins que : راه الواد دون الجبل, l'oued est en deçà de la rivière; منتى, mon frère (est) plus petit (ou plus jeune) que moi; هما دون من ماية; ils sont moins de cent.

au delà de (par opposition à دون, 1er cas).

Dans les deux autres cas cités plus haut le contraire de دون est respectivement منتى. Ex. : خيرمن et منتى. Ex. : خيرمن , et منتى باعتى منتى, mon frère (est) plus grand (ou plus âgé) que moi; عندى عشريس معزة و لا خير, j'ai vingt chèvres ou même davantage.

اخزر نیشان الشجرة تشوی : dans la direction de. Ex. بعیر شقها بعیر شقها, regarde dans la direction de l'arbre, tu verras un chameau plus loin que lui.

إلى هنا pour الهون).

ألهيم là-bas.

رُيَاهُ, vers moi, à moi. Ex. : لِيَاهُ, viens à moi, par opposition à رُحْ لهيمٌ , va-t-en là-bas.

انه, ici.

من هنا (prononcez من هنا), par ici.

par là-bas. من هيدة

بيسارًا, يعيننا , à droite, à gauche. Ex. : أَفَعَد الأبل يسارًا, يعيننا appuyer les chameaux (ou ramène les chameaux) à gauche. وقص et بتحت, supérieur et أبيد والقد et بتحت, supérieur et أبيد والقد et بتحد المناسبة والقد inférieur; pluriel .

Remarque. — Les expressions بسارا بيمينا, بيسارا بيمينا, بيمينا, بيمنا sont employées par les informateurs qui vous renseignent sur un pays. Il faut donc se placer, mentalement, dans la position de celui qui parle, pour avoir l'orientation exacte et se garder de prendre ces expressions pour des synonymes de : à l'est, à l'ouest, au nord et au sud. Si l'on vous dit, par exemple : نلقاهم حاطّين على يسار جير فروش, il faudrait se garder de traduire « tu les trouveras campés à l'ouest du Guir, au nord des gorges » ou même « tu les trouveras campés sur la rive gauche du Guir en amont des gorges », avant de savoir si l'informateur marchait vers le nord, ou bien s'il allait dans le sens du courant ou en sens inverse.

وصلت الى تابلالت والى ما شقّة .: , à, jusqu'à. Ex. إلَى وصلت الى تابلالت والى ما شقّة .: , je suis allé jusqu'au Tafilalet et jusqu' (aux régions sises) au-delà.

عن. Cette particule est fort employée, tantôt à juste titre,

tantôt à la place de على. Ex. : ما بغيتك شي تضحك عنهي . je ne veux pas que tu te moques de moi.

Le mot ستاع qui signifie « de, des » revêt différentes formes. Sa forme masculine est ستاع comme ci-dessus : العود ستاع, mon cheval.

Il se met au féminin comme un adjectif par l'addition

d'un ة. Ex. : الدار متاعق, ma maison.

Enfin on l'entend fréquemment prononcer متاوع. Ex. : متاوع , nos esclaves se sont enfuis.

### 5° Pluriels de forme irrégulière.

§ 30. Il y a lieu de signaler des pluriels de forme très irrégulière. Nous nous bornerons à trois exemples, car la liste en est indéfinie et il ne nous paraît pas possible de dégager les lois de leur formation.

طراجین est mis au pluriel sous la forme طراجین. nom d'unité du collectif مواعز nom d'unité du collectif مواعز

L'adjectif عيان prend une forme de pluriel unique pour le masculin et le féminin, et fait عوّاي, etc.

## 6° Syntaxe.

Peu de remarques à faire au point de vue de la syntaxe, qui ne subit pas de modifications importantes.

§ 31. On voit, plus fréquemment que dans l'Est algérien, un adjectif féminin singulier se rapportant à un nom collectif ou à un pluriel d'objets inanimés:

§ 32. De même on emploie au féminin singulier, quelle que soit sa place dans la phrase, un verbe ayant pour sujet

un nom collectif ou un pluriel brisé. Ex. : قع الناس تَعْرِح , tous les gens sont contents de vous; بكث, les tribus entendront (ou entendent) parler de nous; لڤينا العرب ترحل , nous avons trouvé les nomades en train de lever le camp.

§ 33. L'aoriste est employé dans bien des cas où les Arabes du Tell se servent du prétérit. Ex. : "قيت نلڤان (على شي (pour ميجوع يڤول ليي ما نشق علاش (على شي , je suis passé chez lui et l'ai trouvé malade; il m'a dit : Je suis dans l'incapacité de faire quoi que ce soit.

Cette habitude est poussée jusqu'à l'exagération chez

certaines tribus du cercle de Géryville.

Les Douï Menia et Ouled Djerir, au contraire, n'emploient l'aoriste que dans des cas analogues à celui de l'exemple précité et lorsqu'ils expriment une opinion, une hypothèse, un fait incertain ou un fait habituel. Ex.: ذكروا ويه ثمان تراريس, on m'a signalé un djich dans la montagne, il peut comporter huit hommes (environ); هاني فلان ما تعرفني شي ولايتني تسمع بي بلا شكت ; je suis un tel, tu ne me connais pas mais tu as certainement entendu parler de moi.

L'exemple cité plus haut : تسمع بنا الشبايل, signifie, a proprement parler « les tribus entendent souvent parler de nous ».

#### CHAPITRE III

#### 1º Arabismes. Expressions caractéristiques.

L'arabe ayant, en général, une notion très imprécise du temps et des distances, il est difficile d'obtenir d'un informateur des renseignements exacts, à ce double point de vue, sur une route que l'on va entreprendre. Si l'on désire se renseigner sur la longueur probable d'une étape, il est évident que l'informateur considéré ne saura pas l'apprécier, comme nous, en heures et fractions d'heure, encore moins en kilomètres. Pour lui, l'étape représente une plus ou moins grande portion de la journée, à une ou deux heures près.

Je suppose donc que l'on s'enquière de la distance séparant deux points connus :

واش يعود بين بشار وبين المصرب العلاني, combien peut-il y avoir (de temps de marche) entre Béchar et tel point?

L'informateur demande au préalable, s'il s'agit de la marche ordinaire d'un piéton, d'un cavalier, d'un convoi (سشي العارس, مشي العارس, مشي العارس, etc.), puis il répond, selon les cas :

ou simplement ضحوة, il y a entre ces deux points une matinée; c'est-à-dire le temps qui s'écoule entre le lever du soleil et le ضحى (jusque vers 9 h. 1/2 du matin);

(il y a entre ces deux points) un mehich; le mot mehich désigne l'action de « traire les moutons vers midi », l'expression ci-dessus indique alors le temps qui s'écoule entre le lever du soleil et le voisinage de midi.

(il y a entre ces deux points), un meguil; c'est-àdire le temps qui s'écoule entre le lever du soleil et l'heure de la méridienne (jusque vers deux heures après midi).

(il y a entre ces deux points) un merouah, c'est-àdire le temps compris entre le lever du soleil et son coucher (من الهجر الى مروح الشمس). Dans ce dernier cas, l'informateur s'exprime souvent d'une façon différente et dit, par exemple: نروحوا له, nous y arriverons au coucher du soleil.

Si l'étape est encore plus longue et que l'arrivée ne puisse avoir lieu qu'après le coucher du soleil, l'informateur dit : رانا نحسوا. Cette expression ne signifie plus sim-

plement « nous nous arrêterons », mais bien « nous arriverons de nuit ».

Si les points considérés sont séparés par deux étapes complètes, l'informateur répond à la question posée plus haut par les mots: تبات و تروح, tu coucheras (le 1er jour en un point intermédiaire) et tu arriveras (le 2º jour) au coucher du soleil.

L'étape, en tant que point où l'on arrive pour passer la nuit, est désignée sous le nom de مبات, que l'on trouve quelquefois sous la forme plurielle مباتات. Ex.: بين بشار Ex.: بين بشار , il y a entre Béchar et le Tafilalet six étapes.

REMARQUE. — Le mot خسن a été mis à dessein au lieu de خست dans l'exemple précédent parce que, le soir de la dernière étape vous trouvant rendus au but, les Arabes ne le comptent pas comme عبات. Il faut donc interpréter comme s'il y avait : ببات خس نوبات و تروح, on couche cinq fois (en route) et l'on arrive (le sixième jour) au coucher du soleil.

En tant que distance à parcourir le mot étape a pour équivalent طريڤ. Ex. : L'étape est longue aujourd'hui; الطريڤ بعيدة اليوم ,الطريڤ طويلة اليوم.

Rarement le mot طريف a le sens de « chemin, piste, route »; on lui préfère, dans ce cas, le mot عند s'il s'agit d'une piste tracée, à la longue, par les pieds des bêtes de somme; et le mot بنجورة, s'il s'agit d'une route aménagée par la main de l'homme.

#### 2º Différents noms des troupeaux.

Le troupeau (chameaux, moutons, chèvres) peut être défini, au point de vue arabe « un groupe d'animaux de

même espèce confiés à la garde d'un seul berger ». Il comporte généralement de 40 à 60 têtes.

Le berger راعي ou راعي est muni d'un bâton راعي); c'est pourquoi, par extension, on nomme عصى, au pluriel عاصي, le groupe ou troupeau de moutons réunis sous le bâton d'un seul berger.

On désigne aussi le troupeau de moutons sous le nom de غانيم, pluriel غلم ou غاليم.

Le troupeau de chèvres est appelé حراڤ, au pluriel حرارڤ. Ce même nom s'appliquait, au temps où l'esclavage florissait, aux troupes d'esclaves que l'on conduisait au marché. Les indigènes du cercle de Géryville désignent les chèvres sous le nom collectif.

En ce qui concerne les chameaux, on fait une distinction selon qu'ils sont au pâturage ou en marche. Le troupeau au pâturage se nomme إبال , pluriel إبال; tandis que l'on appelle وسيقة, le groupe de chameaux qui marchent habituellement ensemble. Ex. : فيبوا لنا ثلث إبال , ils nous ont enlevé trois troupeaux de chameaux et les ont emmenés en cinq groupes.

REMARQUE. — Si l'on énonce un nombre d'animaux de même espèce autres que les chevaux, mulets et chiens, on les considère le plus souvent comme femelles :

اربعمایت ناشة, quatre cents chamelles, et non اربعمایت بعیر

; ثلاثين كبش trente brebis, et non ثلاثين شاة

عشرين معزة, vingt chèvres ;

ou متاعت السّروي, sept gazelles ou متاعت الغزال, sept mouflons, etc.

# 3º Formules diverses (remerciement, politesse, etc.).

La formule de remerciement si usitée dans l'Est algérien کالله یکشر خیرک , est peu employée dans le Sud oranais. On lui préfère les locutions suivantes :

الله يخلب عليك, Dieu vous le rende;

que Dieu vous récompense en bien ; الله يجازيك بالخير

الله يزيد لك بي الايّمام, que Dieu augmente vos jours;

الله لا يخطيك الخير (pour يخطيك), puisse Dieu ne vous faire manquer (aucun bien);

يشدّ لِنا ميك, puisse Dieu vous conserver pour nous, etc.

Les mots وکان ajoutés à la fin d'une phrase ont le sens de « seulement, sans plus, c'est tout » : بيئنا و بينهم نهار, il n'y a entre eux et nous qu'une journée (de marche) seulement.

Les mots ویا رقبی placés à la fin d'une phrase prennent le sens de « c'est tout au plus si ». Ex. : رانا نخلطوا فیس رانا مخلطوا فیس, c'est tout au plus si nous pourrons arriver au coucher du soleil.

Les mots بيزي بالميز, etc., signifient : je suppose, à ce que je crois, à peu près, environ. Ex. : بالميز يباتوا هنا , je suppose qu'ils passeront la nuit ici ; عندي بالميز عشرين ناڤة , j'ai environ vingt chamelles.

Les locutions « cela ne me regarde pas, cela m'est indifférent, peu importe, etc. », ont plusieurs équivalents : ماراك شى ,ماراني, tu n'es pas, je ne suis pas), cela ne fait rien, peu importe. Dans cette expression le premier terme ماشك reste invariable, mais le second ماني peut être modifié et prendre tous les pronoms

affixes ماهم بي ذي الحيّة: , etc. واله ,ماكم ,مانك ,ماشك ماهم بي ذي الحيّة: , etc. واله ,ماكم ,مانك , وpronon-(pronon- اسافني بيبك ) peu leur importe (مُسّافني etc., cela ne me regarde pas, cela ne te regarde pas, cela ne les regarde pas, etc.

عا جابني فيك , etc., pourquoi m'en mêlerais-je, etc.

# 4º Acceptions spéciales.

Dans son sens le plus général, le mot عرب signifie « nomades » par opposition aux « sédentaires ». C'est ainsi que l'on dit couramment, en parlant de populations berbères : مشيت لبلاد البرابر لثيت عربهم حاطّين حذا قصورهم, je suis allé au pays des Berabers, j'ai trouvé leurs nomades campés à cêté de leurs ksour.

Les sédentaires sont de deux sortes, selon que leur vie a toujours été et restera sédentaire, ou selon qu'ils sont obligés, momentanément, de se fixer.

Les premiers sont les ڤـصـورية habitants des ksours, qui ne transhument presque jamais et ne se déplacent guère que pour aller sur les marchés. Ils sont l'objet du mépris et des mauvais traitements des nomades.

Les seconds sont les ڤيطانة ou ڤيطانة, nomades obligés de se fixer momentanément, faute de moyens de transport. Il arrive fréquemment, en effet, que tout un groupe de tribu soit plus éprouvé que le reste par les coups de main des ennemis ou par une épizootie, etc. N'ayant plus de bêtes de somme, ce groupe ne peut se déplacer et l'on dit alors: ڤيطنوا ذوي بالان, les Douï flane se sont fixés avec leurs tentes (faute de moyens de transport).

Il arrive aussi qu'une tribu ne puisse emmener la totalité de ses troupeaux en transhumant, pour des raisons de sécurité, ou faute de pâturages. Elle les laisse alors à la garde de quelques tentes, dans le pays qu'elle quitte, et le groupe de tentes laissé est désigné sous le nom de المخاليو اولاد بلان. De là le nom de المخاليو اولاد بلان عاليو المنافعة souvent dans la nomenclature des sous-fractions d'une tribu.

On désigne les chevaux par les mots عودة cheval, عودة jument et quelquefois jument. Les indigènes du Sud oranais écrivent et prononcent ce dernier mot العبدار peut désigner indifféremment le cheval ou la jument, et il est souvent pris en mauvaise part (comparez جادور).

Au pluriel, toutes ces expressions sont remplacées par le mot خيل, qui désigne souvent l'ensemble du cheval et du cavalier. Ex. : نزلوا عندي سبعة من الخيسل, sept cavaliers sont descendus chez moi. حنا نمشوا تراريس و هما يمشوا خيل, nous marcherons à pied et eux à cheval.

La même observation s'applique aux mots مهاری et مهاری. Ex.: رسلوا اربعة مهاری شوی, ils ont envoyé quatre méharistes en éclaireurs. سبڤهم مهري يستخبر, un méhariste les a devancés pour prendre des informations.

A côté du pluriel خييل qui s'applique aux chevaux et juments sans distinction de sexe, il faut citer les mots عياد والمناف المناف المن

Le nom collectif ڤوم signifie la cavaleric (cavaliers et chevaux) ou simplement les chevaux, selon les cas. Ex.: مات الشوم تنغور, la cavalerie est venue à grande allure. القوم وردَتُ و علمَتُ, les chevaux ont bu et mangé.

Pour évaluer la force d'une tribu, on énonce le nombre de tentes qu'elle comporte. On peut considérer chaque tente comme fournissant, en moyenne, quatre guerriers agés de 15 à 60 ans.

Quand il s'agit d'un ksar guerrier, on exprime souvent le nombre de fusils qu'il peut mettre en ligne, on dit, par exemple : آهل القيصر الهلاني يديروا مايتين مكحلة, les gens de tel ksar peuvent mettre en ligne deux cents fusils.

### CHAPITRE IV

EXPRESSIONS ET LOCUTIONS PLUS SPÉCIALES AUX NOMADES

## 1º Organisation intérieure de la tribu.

Nous avons dit, dans l'introduction à ce travail, que les grands nomades du Sud oranais mènent, à peu de choses près, la même existence que leurs premiers aïeux. Nous voulons parler, bien entendu, des tribus qui ne sont pas encore soumises au Gouvernement français et auxquelles nous n'avons point imposé d'organisation administrative régulière. Comment vivent-elles et quelles sont leurs relations entre elles? Voilà deux questions qui ne manquent pas d'intérêt.

Répartis sur des espaces souvent considérables, au hasard des pâturages et des points d'eau, les différents groupes فيلة qui composent une tribu أبخاذ n'ont que fort peu de cohésion entre eux. Souvent divisés par des haines profondes, des inimities traditionnelles, ils vivent chacun de son existence particulière, pour lui-même et par lui-même, jusqu'à ce qu'un évènement imprévu les rapproche et leur rappelle qu'ils se doivent entraider.

Dans chacun de ces groupes (fractions et sous fractions) se dégage la personnalité d'un ou plusieurs individus, egregii émergeant au-dessus du vulgaire auquel ils s'imposent par leur situation de fortune, leur 'intelligence, leurs qualités d'orateurs et de guerriers. Ce sont les notables, الأعالى, les yeux du groupe, qu'ils dirigent avec l'aide

de quelques vieillards ou gens avisés pris dans son sein. Leur réunion constitue la djemâa du groupe considéré On aurait tort de croire que la djemâa soit un. جاعة الموفة conseil organisé comme nous l'entendons; sa composition est des plus variables, car elle se modifie d'elle-même, à tout instant, par élimination ou consentement tacite plutôt que par élection. C'est ce conseil qui prend les décisions intéressant l'ensemble du groupe, et même les particuliers: opportunité qu'il y aurait à lever le camp pour aller profiter d'un autre pâturage; formation d'une caravane qui irait commercer sur un grand marché, mesures de précaution à prendre pour la sécurité du groupe, attitude à tenir visà-vis d'une tribu ou fraction voisine, désignation de délégués pour des négociations importantes, coups de mains fructueux à organiser, punitions à infliger ou litiges à trancher, etc.

La réunion de tout ou partie des اعيان de chaque fraction et sous-fraction constitue la djemâa de la tribu جاعة الثبيلة. Sa composition est presque aussi variable que celle de la جاعة العرفة, par suite des jalousies et des compétitions qui la divisent.

A ces discussions s'ajoutent les difficultés de communication qui résultent de l'éloignement des différents groupes entre eux, de sorte que la جاعة الفيلة arrive difficilement à se réunir au complet, et voit fréquemment ses décisions foulées aux pieds par une plus ou moins grande partie de la tribu. Elle ne se réunit que pour discuter des questions très importantes, intéressant l'ensemble de la tribu: acceptation ou rejet d'offres de paix faites par des voisins, restitution de prises à effectuer ou à solliciter, migration en force compacte devenue nécessaire par suite d'événements politiques, grande expédition à organiser pour châtier un ennemi redoutable, parer à une attaque, s'emparer d'un gros butin, etc. Quelquefois, dans des circonstances exceptionnellement graves, la tribu sent le besoin d'une direction plus ferme, plus constante, la djemâa élit alors un

unique qui a tous les pouvoirs jusqu'au jour où, la cause qui l'a fait élire ayant cessé, lui-même voit s'évanouir son influence momentanée et se disloquer les éléments composant la tribu.

Si les infractions aux décisions de la grande djemaa ou du cheikh deviennent trop fréquentes et que l'anarchie prenne trop d'expansion, on institue, dans chacun des groupes importants de la tribu, une sorte de conseil désigné sous le nom de ايت اربعين, même chez les Arabes, et quel que soit le nombre de ses membres 1. Ces conseils sont chargés de maintenir l'ordre intérieur, de faire respecter les décisions prises par la djemâa et concernant toute la tribu, de prendre eux-mêmes des décisions complémentaires et de les faire exécuter. Tout fauteur de et tout individu en état de rébellion ختواض خساط ايت est frappé par eux d'une forte amende. Les عاصري sont, en outre, une sorte de tribunal auquel les particuliers peuvent soumettre leurs litiges. Théoriquement cette institution paraît excellente; dans la pratique, elle est loin de remplir le but pour lequel on l'a créée : la prosont si peu à l'abri des أيت أربعين sont si peu à l'abri des soupçons, les moyens de se faire respecter sont pour eux si précaires, qu'en quelque temps ils perdent toute influence. D'ailleurs, le manque d'entente et d'esprit de suite suffiraient à les empêcher de mener à bien leur tâche.

Il semble que les Berabers, nomades et sédentaires, soient plus respectueux de leurs institutions, moins essentiellement anarchistes que les Arabes; dans beaucoup de leurs tribus le chef est élu pour un an, par les membres de la djemaa et son mandat est renouvelable. Dans ses relations avec les Arabes, il s'intitule شيخ العام. Il peut être aussi assisté d'un Conseil des ايت اربعين mieux respecté, en général, que ceux des tribus arabes.

<sup>1.</sup> Cf. Mercier, Histoire de l'Afrique Septentrionale, t. II, p. 70, Ait Khamsine.

Telle est, dans ses grandes lignes, l'organisation d'une قبيلة.

## 2º Expéditions guerrières, coups de main, etc.

Qu'on se représente maintenant l'état d'esprit dans lequel vit la grande partie des individus qui composent la c'est-à-dire la bonne moyenne ni trop aisée ni trop, ومسلة misérable : le nomade à l'abri du besoin a quelques chameaux, constituant la partie principale de son capital, quelques moutons ou chèvres pour fournir à ses femmes la laine et le lait. Il a quelquefois un ou deux esclaves pour mener ses bêtes au pâturage; lui-même vit dans l'oisiveté la plus complète car le travail est chose vile. Ignare, paresseux, orgueilleux, avide, menteur, il est en même temps intelligent, courageux, audacieux, chercheur passionné d'aventures, voilà pour son moral; au physique : vigoureux, entraîné à toutes les fatigues, à toutes les privations, excellent piéton, chasseur exercé et rusé, il sait aussi exiger d'un cheval ou d'un mehari tout ce qu'ils peuvent donner. Il est donc porté, de toutes les aspirations de sa nature, vers la guerre et les aventures.

Ajoutons qu'au point de vue religieux il est parfaitement ignorant et assez froid, de sorte que sa conscience ne sera jamais torturée par le remords d'avoir violé la loi morale. Sa foi consiste en ceci : il est intimement persuadé que l'islam est la seule religion agréée de Dieu, la seule voie de salut, d'où son mépris haineux pour tout ce qui n'est pas musulman, et le zèle qu'il apporte à faire ses prières et à prononcer les formules sacramentelles qui sont la clef du mystérieux paradis. En outre, il croit aux marabouts comme à des personnages surnaturels qui peuvent influer en bien ou en mal sur les événements, et qu'il vaut mieux avoir pour soi que contre soi.

Cela étant, dès que le nomade n'est retenu au campement par aucun souci, il se met en quête d'aventures, de butin surtout. Tantôt il part avec trois ou quatre compagnons portant dans un غزود les vivres (farine et dattes) de cinq ou six jours de route (زاد مع عوبي الطريف). Ils n'ont pas de but déterminé, se rendent sur les confins d'une tribu voisine et cherchent l'occasion que Dieu leur offrira en sa magnanimité: ils ne manqueront pas, en leurs prudentes investigations, de rencontrer quelque troupeau de moutons ou de chèvres dont le berger insouciant s'abritera vers midi sous une رتسه, et cherchera dans le sommeil l'oubli de sa vie monotone. C'est alors qu'ils agiront; si le berger fait mine de résister ou s'il est d'une tribu franchement ennemie, une balle bien placée aura raison de lui; s'il ne résiste pas il sera emmené avec le troupeau pendant un jour ou deux, afin de gagner du temps, puis on le relâchera nu comme un ver.

Quelquesois la petite bande est plus heureuse et trouve à enlever des chameaux, il lui arrive aussi d'être reçue à coups de suils et de s'en aller les mains vides, ou d'être rejointe sur la route du retour et obligée de lâcher ses prises pour suir à toutes jambes. Voilà, à notre sens, ce qu'il faut entendre par le mot É'est donc une petite troupe d'hommes, à pied le plus souvent, qui part en quête de vol, mais sans but bien déterminé et prête à prositer de la première occasion. Peu nombreuse, elle ne doit compter que sur son adresse et sa ruse et ne met aucun point d'honneur à livrer bataille.

D'autres fois il s'organise une bande beaucoup plus forte comportant 100, 150, 200 hommes tous montés à meharis ou ayant un chameau pour deux. Ceux-là ont un objectif mieux déterminé, ils ne se contenteront pas de la première proie venue et chercheront à ramener un gros butin, même s'il faut livrer bataille sérieusement. Il s'agira, par exemple, de dresser une embuscade en tel point propice d'une route connue, suivie par une caravane bien déterminée, de livrer combat et d'emmener les chameaux de la caravane, avec leurs charges, si possible, en laissant

un rideau d'hommes en arrière-garde pour arrêter ou ralentir tout mouvement de poursuite des gens dépouillés. La bande en question s'appellera alors غزو ما غزى Le غزو ou فزو est donc une troupe d'hommes, assez nombreuse, montée à mehari, et qui part pour enlever du butin, avec un objectif bien déterminé.

Ensin une tribu toute entière ou plusieurs tribus réunies peuvent être appelées à organiser une véritable expédition comportant la majeure partie de leurs forces; dans ce cas le but est bien connu d'avance, au moins dans ses grandes lignes, qu'il s'agisse d'attaquer et de piller un ennemi commun, d'aller enlever des quantités considérables de chameaux en un pays lointain, de réduire un ksar par la famine ou par la soif, etc. C'est alors une appear la soif, etc. C'est alors une pays, un mouvement de gens de toute espèce, piétons, cavaliers, méharistes, et l'opération qu'ils se proposent a un caractère nettement guerrier, avec de plus, l'espoir de récolter un butin énorme, car il n'est pas de guerre sans butin.

Tel est d'après nous, le sens qu'il faut attribuer pratiquement aux mots حركة et عزو جيش. Cependant la démarcation n'est pas toujours aussi nette : il n'est guère possible de dire où s'arrête le جيش et où commence le غزو. Ces deux mots sont employés fréquemment l'un pour l'autre.

Il y a confusion, de même, entre عـركــة et cela s'explique facilement. Considérons, en effet, un groupe de meharistes avant qu'il ait effectué son coup, il est عارك « en mouvement » vers le but qu'il se propose et on le désignera sous le nom de عركة. Au retour, quand il emmène ses prises il est غازي « ramenant du butin » c'est donc un غازي. '.

En tout état de cause le mot عركة indique à la fois une expédition plus forte et plus nettement guerrière que les

<sup>1.</sup> Le dictionnaire de Kasimirski n'indique pas ce sens, mais c'est celui que nous avons cru pouvoir dégager des nombreux exemples qu'il nous a été donné d'étudier.

mots غزو. Chacun de ces coups de main attire des représailles du même genre de la part des tribus qui en sont victimes, et c'est en cela que consiste l'état d'hostilité الشينة, العداوة.

Supposons maintenant qu'un غزو se dispose à partir de chez les Beni Guil, par exemple, pour opérer contre les Aït Khebbach de Taouz, ces derniers ont de grandes chances d'être prévenus à l'avance, soit par un espion ou un transfuge يتا qu'ils ont chez les Beni-Guil, soit par des bergers ou des chasseurs qui auront relevé les traces du ghezou dans son trajet. Cet avertissement est appelé بنديرة, et celui qui le donne est le النذيرة signifie, par elle-même : Nous avons reçu avis de nous tenir sur nos gardes.

Pour en revenir à notre exemple, les Ait Khebbach, prévenus prendront des mesures de précaution; ils rassembleront leurs troupeaux dispersés, augmenteront le nombre des gens commis à leur garde et placeront au loin, en des points favorables, les vedettes (شوو) chargées de donner l'éveil. Si, malgré ces précautions le غزو parvient à enlever les chameaux par surprise, l'un des bergers échappés ou l'une des vedettes accourra aussitôt dans les campements Aït Khebbach, en poussant de toutes ses forces le cri و بكويك . Ce cri est immédiatement répété de proche en proche par tous ceux qui l'entendent, et aussitôt chacun s'arme en hâte et se porte à un point de rassemblement convenu d'avance. Là on apprend ce qui vient d'arriver et l'on décide de la conduite à tenir qui est, en pareil cas, de poursuivre les ravisseurs. S'ils ont fait leur coup très peu de temps avant le و يكويك, le départ à la pour-

<sup>1.</sup> Ce cri d'alerte و يكويك n'est pas spécial aux Aît Khebbach mais, d'une façon générale, à toutes les tribus de la région du Guir et du Tafilalet. Nous avons en l'occasion de l'entendre, répété par des centaines de voix ce qui est d'un effet très saisissant, beaucoup plus impressionnant que nos sonneries en pareilles circonstances.

suite a lieu aussitôt du point de rassemblement, sans même prendre de vivres pour la route. C'est la بزعوا ايث خبّاش, les Aït Khebbach sont partis à la poursuite.

S'ils rejoignent le فزو, la بخيفة devient كميڤة, on dira alors: مرعوا ولتحقوا, ils sont partis à la poursuite et ont rejoint; ou encore: لتحقت اللحيثة, les poursuivants ont rejoint.

Le mot جزعة désigne donc la troupe qui poursuit, tandis que le mot علية semblerait impliquer que cette même troupe a rejoint ceux qu'elle poursuivait. La فزعة désigne aussi la troupe qui sort en masse, en tumulte, pour se précipiter à l'attaque.

Si la خيشة en question arrive à écraser le ghezou et à reprendre les chameaux enlevés on dira par exemple : رقوا ايت خباش ابلهم, les Aït Khebbach ont repris leurs chameaux. Le verbe وقوا على a donc le sens de « rendre » et celui de « recouvrer ».

Enfin, si le ghezou battu a un retour offensif, qu'il revienne en arrière et cherche à enlever une deuxième fois les prises, tout cela s'exprimera par le verbe رجدُن, ولا والمناخر, et l'on dira رشڤن الغزز ورشڤنوا بني جيل, etc. Dans son sens le plus général, ce terme signifie que l'on entreprend une deuxième expédition étant déjà sur la route du retour, et sans que l'objectif soit forcément le même que la première fois.

Ces expéditions et coups de main réciproques, constituent ainsi que nous l'avons dit plus haut, l'état de guerre. Mais, en temps de paix, il peut se produire, de tribu à tribu ou de fraction à fraction, des incidents qui, tout en ayant un certain caractère de violence, ne sont pas néanmoins considérés comme casus belli, mais comme un simple moyen de se faire justice.

Supposons qu'un homme des Douï Menia trouve au pâturage trois chameaux égarés. Il les prend sans savoir à qui ils sont; un temps fort long s'écoule, si bien qu'il les con-

sidère comme siens et leur applique ses marques personnelles. Un beau jour, un homme des Ouled Djerir vient les lui réclamer comme lui appartenant. Le Meniaï refuse de les lui rendre et le renvoie les mains vides, que va faire le Djeriri? Il attendra le passage, à proximité de son douar, d'une caravane où se trouvent des chameaux au ravisseur ou à ses parents, arrêtera la caravane, y choisira trois chameaux, les emmènera et déclarera qu'il est prêt à les rendre à un tel (le ravisseur) dès que ce dernier lui rendra les siens. A défaut de chameaux il saisira ainsi des moutons, un cheval, un fusil, ce qu'il trouvera. Cela se passe généralement sans que la poudre parle, l'opérateur s'arrangeant pour mettre tous les atouts dans son jeu; au surplus ce procédé est partout admis comme légal. C'est ce que l'on désigne sous le nom de غار. La racine غار, fut. de la على n'est guère employée que dans ce sens, avec يغير personne.

La غارة peut avoir lieu, en outre, à l'occasion d'une dette niée par le débiteur, ou pour forcer un tiers à tenir ses engagements, etc. Enfin elle peut être employée par toute une fraction à l'égard d'une autre fraction pour l'obliger, par exemple, à des règlements de comptes, sans recourir à la guerre. Celui qui a exercé la غارة est dit مكاقب , il a pris des gages, des garanties; on entend dire fréquemment : رانا مكاقبين ذوي بعلان بحسى آلسي نسالوهم , ce qui peut se traduire : Nous avons pris des gages contre les Douï Flane pour garantir ce qu'ils nous doivent.

### 3º Relations de tribu à tribu.

Demandons maintenant à un informateur quelles sont les relations entre Ouled En Naceur et Aït Izdeg, par exemple: كيداير الحال بيس اولاد الناصر وبيس ايت ازدك . Il nous répondra selon les cas: راهم لا باس, ils ne sont

pas mal; ما بيناتهم شينة, ils n'ont rien à se reprocher; والهم على عهد الله, ils sont en paix et alliance; على الخير والعهد ils sont alliés devant Dieu, ou autres formules analogues si les deux tribus considérées sont en bonnes relations. Si, au contraire, elles sont mal ensemble, l'informateur dira: والوخل , ils sont en mauvais termes; والوخل , ily a entre eux du pillage et du vol; والوخل , ils sont en état d'hostilité; بيناتهم الشينة, ils sont des choses à se reprocher, etc.

L'état d'hostilité ne peut durer éternellement; il arrive un moment où les deux partis sont aussi éprouvés l'un que l'autre par leurs coups de main réciproques. D'autres fois c'est un danger ou un but commun qui les rapprochera,

mais comment se fera ce rapprochement?

Il se fera par des négociations entre les plénipotentiaires des deux tribus qui se réuniront et débattront les conditions de la paix. Je suppose, pour continuer l'exemple cité plus haut, que les Ouled En Naceur prennent l'initiative des premières démarches. Après avoir taté le terrain, ils enverront une embassade ميعاد (plur. ميعاد) aux Aït Izdeg. Cette ambassade s'entendra avec celle des Aït Izdeg. Les gens aptes à figurer dans un miad ميعاد, ou ميعاد, sont les deux ou trois notables les plus influents de chaque fraction de la tribu, الخيام الكبار, les grandes tentes.

Qui dit insluent dit en même temps aisé, courageux, beau parleur. Un ميعاد, qui se respecte se présente à cheval ou à mehari et les اصحاب الميعاد se vêtent de leur mieux.

Dès son arrivée, le نيعاد des Ouled En Naceur est reçu par celui des Aït Izdeg qui l'accueille de la formule habi-

<sup>1.</sup> Les mots خيمة كبيرة sont devenus un véritable qualificatif sans qu'on ait besoin de les faire précéder de l'un des mots مولى ou ou. On les emploie comme équivalents de noble, de généreux, de riche et ils restent presque toujours invariables. On dit couramment المحكام خيمة كبيرة , وبلان خيمة كبيرة

tuelle: مرحبًا بكم و سهلًا, soyez les bienvenus (familiarité et aisance à vous). À partir de ce moment l'hospitalité leur est acquise à eux et à leurs montures, pour la durée des pourparlers.

On peut arriver à entente de deux manières principalement, selon qu'il y a restitution des prises ou qu'il n'en est pas question.

I. — Dans le premier cas les مواعيد commenceront par se lancer dans une discussion, pour arriver à déterminer laquelle des deux tribus en cause a eu le plus à souffrir et doit être indemnisée, de même que, dans les préliminaires d'un duel, on discute sur l'attribution de la qualité d'offensé. On fait alors la balance des pertes de part et d'autre, et celle des deux tribus qui a fait le plus de butin s'engage à remettre à l'autre l'excédent des prises. Les représentants de la tribu la plus lésée diront donc pour mettre les choses au point : منا الميكولين و انتما الواكلين, c'est nous qui sommes mangés et c'est vous qui nous avez mangés; ou encore : منا الميخوضين و انتما الواخصين, c'est nous qui sommes dépouillés et c'est vous qui nous avez dépouillés.

La restitution ou compensation (المرقة) devient souvent fort embrouillée, car il arrive que la tribu عيكولة est précisément celle qui a tué le plus d'hommes à l'autre. Elle devra donc la dia pour l'excédent des hommes qu'elle a tués. On entend souvent résumer en deux mots la situation de deux tribus au point de vue des compensations qu'elles se doivent. C'est ainsi qu'un Djeriri, par exemple dirait en parlant des Beni Guil: حنا اولاد جرير نسالوسم لابل و الغنم وهما nous, Ouled Djerir, nous leur réclamons (ils nous doivent) des chameaux et des moutons, et eux nous réclament (nous leur devons) des morts (ou des âmes, ou la dia, etc.).

La dia est presque toujours fixée d'avance entre deux tribus, à un taux invariable par homme, en vertu d'une convention traditionnelle. Après avoir fixé un délai رجيال, ou رجيال, pour le paiement des dia et la restitution des prises, la paix est cimentée et consacrée par l'engagement réciproque que prennent les membres de deux مواعيد, de faire respecter le pacte; puis ils se réunissent en un grand festin. On dira alors : ذوي فلان داروا الخير مع ذوي فلان بالعوض, les Douï Flane ont fait la paix avec les Douï Flane par compensations.

II. - Dans le second cas, après la discussion prélimiconstatent que les pertes en hommes, et مواعيد troupeaux se compensent à peu près; on décide alors qu'il n'y a pas lieu à restitution et l'on « enterre » les revendications des deux partis. A cet effet, on creuse en terre un petit trou où l'on place de la poudre et des brindilles de jujubier, puis on referme le trou. Après quoi la fatiha est lue aux assistants qui l'écoutent en rapprochant leurs mains les paumes en haut, puis se réunissent en diffa. On dira تنافروا ذوي قبلان مع ذوي فلان وهدموا ردموا و داروا الخير : alors les Douï Flane ont eu une entrevue avec ,ورفدوا المعروف les Douï Flane, ils ont démoli et enterré (leurs revendications réciproques), ont fait la paix et pris le mârouf. Cette prise du mârouf consiste précisément à écouter la fatiha. arrivent هدموا ردموا st à remarquer que les deux verbes هدموا ردموا à n'en former qu'un, pour ainsi dire, et sont employés sans la conjonction .

Avant d'engager les pourparlers ou même après la conclusion de la paix, chacun des membres des deux مواعيد doit exposer de qui il tient mandat, et au nom de qui il s'engage, d'où les expressions: مندي الكلية من خوتي ومن , j'ai mandat de mes frères et des Douï Flane. Dans cette phrase le mot خوت désigne tous les gens de la même fraction que celui qui parle, et les Douï Flane en question seraient des gens d'autres fractions, qui vivent avec la première. Ce cas est fréquent et l'on voit souvent, à la suite d'un crime ou d'un différend, une ou plusieurs

familles quitter leur groupe d'origine pour s'incorporer à un groupe voisin :

بتكتّم على راسي و على من يتبعني je parle en mon nom personnel et au nom de tous ceux qui me suivent (c'est-à-dire de tous ceux qui campent et transhument avec moi, de quelque origine qu'ils soient);

كل اخر يربد على خوتَه, chacun s'engage au nom de ses frères. Comme on le voit dans ce dernier exemple, le verbe avec la particule على signifie « s'engager pour, se porter garant de... ». Aussi les membres du miad sont-ils frèquemment appelés الرقادة, chacun s'engage au nom de ses

Cela veut dire à la fois qu'ils doivent empêcher leurs mandants, sous leur responsabilité personnelle, de violer les clauses du pacte, et veiller à ce qu'il soit exécuté, par la partie adverse, dans tous les avantages qu'il peut procurer à ces mêmes mandants.

Anciennement, il était d'usage, après la conclusion de la paix, que les membres de deux *miad* fissent le simulacre d'échanger leurs lances.

Le خزراف était en effet l'emblème de l'autorité capable de se faire respecter; de même que la hasta, chez les Romains, symbolisait la propriété quiritaire solidement établie et défendue. De là est venue l'expression de المزاريف, ils ont échangé leurs lances, qui caractérise l'engagement réciproque, pris par les membres des deux miad, de respecter le pacte conclu.

Plus tard, l'échange effectif porta sur les burnous, et lorsque le pacte n'était plus observé par l'une des parties contractantes, les de l'autre partie exposaient et promenaient dans leur tribu les burnous à eux confiés, ce qui était le signal de la guerre. Cet usage paraît être encore en vigueur chez certaines tribus de la confédération des Aït Atta (Beraber).

Avant de se séparer, les deux miad qui viennent de faire la paix désignent chacun deux ou trois de leurs membres les plus influents, et leur donnent pleins pouvoirs pour représenter à eux seuls tout le miad au cours de prochaines réunions, s'il y a lieu. Ces mandataires sont alors appelés الزاريث, les lances, de telle ou telle tribu, c'est-à-dire les plénipotentiaires. Les expressions de ربدوا و تعاطُوا الزاريث n'en ont pas moins subsisté.

Le mot مزراث a donné naissance à un grand nombre d'expressions, outre celles citées plus haut. C'est ainsi que, pour dire que telle tribu tient bien ses engagements, agit avec loyauté, n'use point de trahison, on dira : مزرافهم وافي ou, مزرافهم صحيح ولان وافي. ولان وافي فري الله وافي المناطقة والمناطقة و

Si l'on veut exprimer, au contraire, le peu de foi que l'on peut avoir en une tribu, son manque de loyauté, l'anarchie qui règne en son sein, on dira: مـزراڤـهم طايح, مـزراڤهم فاسد etc.

Dans les restitutions de prises en vue de la paix, il arrive fréquemment que la tribu restituante conserve une faible partie de ses prises, c'est là ce qu'on appelle

الزاريڤ, le droit des responsables.

L'individu ou le groupe lésé par l'inobservance d'un pacte, va trouver les représentants de la tribu fautive et leur dit, comme entrée en matière: أَرُوا لِنَا مِزْرِاقُكُم, montrez-nous votre lance, c'est-à-dire montrez-nous si vous saurez imposer votre autorité et faire respecter le pacte par vos gens.

Un fugitif, un homme qui vient de commettre quelque méfait, peut se réfugier auprès d'un notable influent et se placer sous sa protection effective en lui disant : هانى في , je suis dans (sous la protection de) ta lance; à quoi le notable répond, s'il est prêt à donner sa protection : هانى وڤيت , je suis debout (pour te protéger). Ces coutumes sont surtout en vigueur chez les Beraber, plus attachés aux mœurs traditionnelles et souvent plus loyaux que les Arabes¹.

<sup>1.</sup> Voir à ce sujet les deux récits rapportés à la fin de ce travail.

### 4º Rupture des négociations.

Il peut arriver qu'un malentendu ou un désaccord sur un point fondamental survienne au cours de la discussion et empêche totalement les négociations d'aboutir. Dans ce cas elles sont rompues et les مواعيد se séparent en se menaçant de la guerre. Toutefois il est d'usage de laisser aux membres du miad qui reçoit l'hospitalité, le temps de rentrer chez lui sans l'inquiéter. Quelquefois, quand les esprits sont très montés, on en prévient le miad qui reçoit l'hospitalité. Ex.: اليوم باتوا في الأمان ولاينتي غدوة ما تلوموا الايم باتوا في المان ولاينتي غدوة ما تلوموا المان ولاينتي المان ولاينتي غدوة ما تلوموا المان ولاينتي المان ولاينتي المان ولاينتي غدوة ما تلوموا المان ولاينتي ول

ll est extrêmement rare qu'un miad recevant l'hospitalité dans une tribu soit victime d'une trahison, car la tribu qui agirait ainsi serait perdue de réputation et ne pourrait plus traiter en toute confiance avec ses voisins. On dirait d'elle: ذري بلان معورطين ما تلى ما يندار معهم, les Douï Flane sont des gens sans foi et il n'y a plus rien à faire avec eux.

Le عوريط ou عوريط, la félonie, est une chose dont chacun se défend avec énergie et l'on flétrit pour longtemps ceux qui s'en rendent coupables; il faut des années pour effacer la mauvaise impression qu'un acte de ce genre produirait dans toutes les tribus avoisinantes, car elles en parleraient longtemps.

مواعيد Autres rôles des مواعيد.

Les مواعيد n'interviennent pas seulement pour la conclusion de la paix, ils sont les porte-paroles, les parlementaires des tribus dans toutes les circonstances graves. Si, par exemple, une tribu subissait une série de revers successifs (troupeaux enlevés par l'ennemi, sécheresse anéantissant les récoltes, épidémies, épizooties, etc.), elle ne manquerait pas d'attribuer cela à la malédiction de quelque marabout vénéré (عليها دعاء الشيخ بلان), et lui enverrait aussitôt son miad avec des offrandes de toutes sortes pour se le concilier.

Qu'un djich d'une tribu amie, dont le مزراق ne serait pas très وافعى, vienne enlever des troupeaux chez des alliés sans déclaration de guerre, le miad de ces derniers viendra demander la restitution des prises et, au besoin, déclarer la guerre, etc.

# 5º Relations des particuliers avec les tribus ou les ksour.

Dans un pays aussi guerrier que le Sud oranais, il serait impossible aux commerçants isolés et aux voyageurs, de se déplacer ou d'aller se fixer momentanément en un point donné, s'ils n'avaient un moyen de se procurer quelques garanties de sécurité.

Ce moyen consiste en ceci: avant de s'engager sur le territoire d'une tribu ou de s'approcher d'un ksar, le voyageur ou commerçant isolé envoie prévenir l'homme le plus influent, le cheikh de la région, qu'il se place sous sa protection. L'émissaire dit au cheikh: جائن فربع عليك, un tel te sacrifie une victime; à quoi le cheikh répond s'il accepte la خانى رقد تناه بي واسي par les mots: مانى رقد تناه بي إو اله بي إلى اله اله اله بي إلى اله بي إلى اله اله اله بي إلى اله اله بي إلى اله بي إلى اله اله اله اله اله بي إلى اله اله اله بي اله بي إلى اله اله بي إلى اله اله بي اله اله بي ا

généralement : ها مزراڤ بلان, voici le mezrag (la garantie) d'un tel.

La ذبیعة offre aussi au criminel un moyen d'échapper à la vengeance des parents de la victime.

Elle peut être pratiquée par tout un groupe, même une tribu entière pour solliciter la protection d'une autre tribu. Dans ce cas la tribu ذا يحق paye une redevance annuelle ou مذبوح عليها, à la tribu protectrice مذبوح عليها.

A l'origine le sacrifice avait lieu effectivement. Dans le cas du criminel qui désire échapper aux poursuites, par exemple, cet individu se rendait en cachette à la porte ou devant la tente du cheikh dont il sollicitait la protection et égorgeait un mouton sur le seuil. Une fois ce rite accompli la protection ne pouvait lui être refusée sous aucun prétexte, eût-il tué le propre frère de celui à qui il venait s'adresser. Peu à peu cet usage s'est modifié, la siè est devenue fictive, mais les expressions devenue subsisté.

A côté de ce système de protection, gratuite en théorie, il y a le système de la زطاطة qui implique la perception d'une

taxe. Le système de la خلاطة; revêt principalement deux as-

pects:

1er cas. Les percepteurs s'engagent simplement à s'abstenir de toute entreprise contre celui qui acquitte la taxe, mais sans lui assurer de protection efficace contre les tiers. C'est ainsi que les Beraber Aït Khebbach percevaient de lourdes redevances annuelles ou المالة; sur les zaouia de Kerzaz, Kenadsa, etc. Moyennant cette redevance ils s'abstenaient pour un an de toucher aux troupeaux de ces zaouia ou à leurs caravanes, mais sans leur assurer aucune protection contre les tiers.

2º cas. Le paiement de la ztata implique une protection effective, non seulement dans la tribu perceptrice, mais même contre des tiers. Tel est le cas pour toutes les caravanes qui circulent entre les marchés du Tafilalet et Fez et Merrakech, par exemple. La ztata est alors une véritable taxe, fixée à tant par bête de somme, variable selon que la bête est chargée ou non et selon la nature du chargement. La tribu perceptrice fournit alors une escorte de quelques hommes armés, qui accompagnent et défendent la caravane jusqu'à un point déterminé d'avance. Les hommes de cette escorte se nomment ظاط;

Quelquefois la ظلط; donne lieu à des véritables traités à forsait pour un an. C'est le cas des grands commerçants de Bou Aam (district de l'Oued Isli, Tafilalet) qui entretiennent des relations constantes avez Fez et Merrakech. Ils présèrent traiter pour un an, en payant une somme fixe aux tribus perceptrices, plutôt que de payer la طاطة; pour chacune de leurs caravanes.

### CHAPITRE V

#### Textes.

#### DEUX RÉCITS EN ARABE VULGAIRE

Les deux textes que nous donnons ci-après ont été pris sous la dictée d'un nomade des Ouled Djerir. Nous les reproduisons aussi fidèlement que possible pour conserver leur physionomie particulière.

I

انا غادي مع المحسجّ أنَّ تلقَّيت مع واحد الطهل بربري بعودة

قال لِي يا الله نبطرك مشيت معه حتى خرجنا على المحمج شوية و خطب لي سلهامي من فوف كتبي

و طلعت للفصر مشاع اسرير وصلت للباب سوّلت على الشيخ وُرّاوُهُ لى مشيت لِهُ و تباهمت معه على بال الخاين

خرج عُمَّايًا من القصر وجابنى الجماعة خلطنا عليها قال لِهُم هذا Je marchais en suivant la route lorsque je rencontrai un jeune homme des Beraber avec son cheval.

Il me dit : Je t'offre à déjeuner. Je marchai avec lui, nous quittâmes la route (nous en éloignant) quelque peu, lors qu'il enleva mon burnous de sur mon épaule.

Je montai au ksar d'Asrir, j'arrivai à la porte, m'enquis du cheikh et on me le montra.

J'allai à lui et m'expliquai avec lui au sujet du voleur.

Il sortit avec moi du ksar, m'emmena vers la djemâa et nous arrivâmes auprès d'elle. الیشیر فىلعنوا كَـدُ سلهنائــهٔ ولایــتــی وقنبعت لِـه هاتنوا سلهائــه

قالمها لِمُهُم نـوبتَئين وما دواوا معَهٔ ولو غير ساكـتين يشوبوا بيد

حتی تحـدّر للارض ربد منها جمرة و دبمل عـلیها حاشاک فــال لِـبُــُم ها عوریطکم

و دمل نوبة أخرى إلَى إنْ ناصوا نوضة واحدة و قالوا لِـ الله يهديك اصبر علينا شويّة

ولا باش يصبر حتى فلع سلهام جديد لواحد منهم عطاء لى و فال لي سر إلى الجامع وتبفى ثمّ حتّان يجيبوا لك سلهامك و الّي يجيبُه لك تعطيه هذا

و مشيت للجامع ما عطيت فيه كلا ساعة حتى جابوا لي سلهامي Il (le cheikh) leur dit (aux membres de la djemāa) « On a volé son burnous à cet enfant, mais je me suis levé pour lui (faire rendre justice). Apportez-nous son burnous.»

Il leur répéta ces paroles à deux reprises mais ces gens n'y firent aucune réponse, se bornant à le regarder en silence.

Cependant (le cheikh) se baissa vers la terre, en prit une pierre, cracha dessus, sauf votre respect, et dit (aux membres de la djemåa « Voici votre félonie ».

Puis il cracha une seconde fois, aussitôt tous (les membres de la djemâa) se levèrent en même temps et lui dirent: « Que Dieu te dirige! Que Dieu te dirige! patiente un instant! »

Mais il ne voulut pas patienter, enleva un burnous neuf à l'un (de ses interlocuteurs), me le donna et me dit: « Vas à la mosquée et tu y resteras jusqu'à ce que l'on t'apporte ton burnous. Tu remettras celui-ci à l'homme qui te donnera le tien ».

Je me rendis à la mosquée et je n'y étais que depuis un instant lorsqu'on m'apporta mon burnous. فعدت ثمة ثملث آيمام او اربعت آيمام و صافطني الشيخ في وسط ثافلة كبيرة الى تافلالت بتنا فنزنة و بتنا العيشورية و بتنا الجرف ومن ثمة لبو عام

Je restai là trois jours ou quatre jours, puis le cheikh m'envoya au Tafilalet au milieu d'une grande caravane. Nous fimes étape à Fezna, à El Aïchourïa, à El Djorf et de ce point à Bou Aam.

П

اِلَى يسكون رابد لك شى بربرى على القابلة و تقكل بي هذه القابلة [وكيديروها اولاد الحرام خير الله نوبات] ترجع لِهُ و تقول لِهُ

أَرى مـزرافـك وفــ بــيه مانى مشيت بيي امان الله واتكلت

اذا كان الرقاد صحيح و التكلت موث جهدة يدير هدمة مي رفعة عودة و يدور على دواوير خوته يقول لِهُم مزرافي التكل

و الـدوار الّـي يخلط عـليه ينوض

Si un homme des Beraber s'est porté garant (pour la sécurité) de votre caravane et que cette caravane vous soit enlevée (c'est là une chose que les canailles font souvent), il vous faut retourner auprès du responsable et lui dire:

« Montre ton mezrag, faisle respecter : je marchais dans la paix de Dieu et j'ai été dépouillé ».

Si le responsable est sincère et que vous ayiez été dépouillé en dépit de lui, il met aussitôt au cou de son cheval une hedma (morceau de l'étosse dont on fait les tentes) et il parcourt les douars de ses contribules en disant « Mon mezrag est violé! »

Dès qu'il arrive à un douar des cris s'y élèvent et l'on بيه الزقى و يعزعوا كاملين يركبوا و التراريس يربدوا حد يددم ويجتمعوا و يمشوا لهذا البخص (بهخذ) المرى كلا

و يشولوا لِهُم كليتوا عارنا و يردوا لِهُم الدبش و الزوايل الميخوصين ثع

ولا حسّان يتفاتلوا ويموت بيهم المسّات هذا باش يسلك صلحب المزراف و ما يڤولوا شي بلان عورط

و إلَى ما دارشى هاك يمشوا يصوروه يجيبوا اللوح على صورته و يلبسوها كتان و صوب و يجيبوها للسوش يشولوا هذه تصويرة فلان نبغوا نظهروها اليوم في السوش

إلَى عندة خوت يمنعوهم من الوڤوف يقاوننا الوڤوف يقاولوا لِهُم الله يعاوننا في آلي اتكل لِكُم نعطوة من عندنا

part en masse; tous (ceux qui ont des chevaux) montent à cheval, les piétons prennent leurs fusils, puis ils se rassemblent et vont trouver la fraction qui a commis le vol.

Ils disent aux gens de cette fraction: « Vous avez consommé notre honte ». Aussitôt (la fraction coupable) restitue tous les objets et animaux volés (par elle).

Si elle refusait de le faire il faudrait en venir aux mains et que des gens soient tués de part et d'autre. C'est le seul moyen de se libérer pour l'homme au mezrag (qui a engagé sa garantie) s'il ne veut pas qu'on dise de lui: « Un tel a failli à ses engagements ».

Si l'homme au mezrag n'agit pas ainsi on va faire son
effigie: on dispose des planches à son image, on les revêt
d'étoffes de coton et de laine,
puis on porte (ce mannequin)
au marché en disant: « Ceci
est le portrait d'un tel, nous
voulons l'exposer aujourd'hui
au marché ».

S'il a des parents (soucieux de son honneur), ils empêchent(les opérateurs) d'ériger l'effigie (au marché) en leur disant: « Que Dieu nous aide و ما تنظهُرواشي التصويرة

و اِلَى ما عندة خوت يبيتنوها و يتلمدوا المواشن والبُـزّ يضربوها بالحجر و يدفلوا عليها و يڤولوا فيلان معورط

والي تصور تبفى المعيورة الولاد اولادة ما عاد احد يتيف بيهم ويثولوا لهم هذوا اولاد المصور

مشتد هذا الشي عندهم ياسر ياسر عندهم هذا شي كبير ثع pour (retrouver) ce qui vous a été volé! Nous vous le donnerons de nos biens propres, mais n'exposez pas l'effigie ».

Si, au contraire, l'homme au mezrag n'a pas de parents (soucieux de son honneur), on produit son effigie, les jeunes gens et les enfants se rassemblent autour d'elle, lui jettent des pierres, crachent dessus et disent: « Un tel est félon ».

L'homme qui a été exposé en effigie (est déshonoré) et son déshonneur s'étend jusqu'aux enfants de ses enfants. Plus personne n'a confiance en eux et (on se les montre) en disant d'eux: « Ce sont les enfants de l'exposé?

Cette coutume est très rigoureuse chez les Beraber et ils y attachent la plus grande importance.

## Vocabulaire Arabe Français'.

1

اب père, ce mot est usité sous la forme إَبُوا بِهِ الْمَا الْبُواتِ mon père, بُواكِ ton père..., بُواكِ leur père. بُواكِ أَبُواتِي أَبُواتِي c chefs! vous êtes mes pères! أَبُواتِي 1° collectif: chameaux, إبل leurs chameaux sont épuisés (par la marche et les privations); 2° إبل pl. بابل 1° Troupeau de chameaux comportant environ soixante bêtes; 2° troupeau de chameaux au pâturage (par opposition à مُوسِيڤة وَالْمَا اللهُ الل

fusil à pierre. آبو شعر

1. Nous avons cru qu'il serait utile de donner ici un vocabulaire très succinct, portant presque uniquement sur les mots ou acceptions de mots spéciaux à l'extrême-sud oranais. C'est pourquoi nous nous sommes bornés, pour certaines racines, à donner les seules acceptions qui ne figurent pas dans les dictionnaires existants. On rencontrera aussi, dans ce vocabulaire, des mots isolés que nous n'avons point fait précéder de la racine dont ils dérivent, parce qu'elle n'offrait aucune particularité étant employée, dans la région qui nous occupe, comme dans le reste de l'Algérie.

Cette région a pour centre le Djebel Béchar et nos observations ont porté sur la langue parlée par les Douï Menia, les Ouled Djerir, les Beni Guil et les Ouled En-Nacer. Le domaine où elle est comprise est donc assez vaste, puisqu'il embrasse toutes les régions où transhument ces nomades, soit, pour les Beni Guil : depuis le Chott Tigri jusqu'à Aïn Chaïr, d'une part, et jusqu'aux ksour qui avoisinent Béchar au nord (Bou Kaïs El Ahmar, etc.), d'autre part; pour les Ouled En-Nacer le haut Guir et ses affluents de rive gauche; pour les Ouled Djerir : depuis le Figuig, la Zousfana et l'oued En-Namous supérieur jusqu'au sud du Tafilalet (Ed Daoura); enfin, pour les Douï Menia : partie de l'oued En-Namous, toute la Zousfana moyenne, le Guir moyen et le Tafilalet (district d'El Ghorfa).

Pour ابن ادم Cette expression s'emploie beaucoup dans le Sud Oranais pour désigner la femme ou les .ma femme est malade آبو نادمي ميجوعة : femmes

vouloir (ce mot n'est employé qu'après une négation) :

لا ابنى شى (prononcez làbâch) il n'a pas voulu. ساخُص f. ياخُص باخُدى – اخذ باخُص . f. خصى اخذ de, razzier, dépouiller; VIII° المُخْتَى être dépouillé, pour اُخْد pour وُخْص – (يَشْخُصُ (nom d'action de la Ire) action d'enlever, de razzier, pillage. et خاصي, 1° celui qui enlève, qui razzie; 2° celui qui, au règlement de comptes, se trouve avoir enlevé à son adversaire plus que ce dernier ne lui a enlevé. -les Douï un tel nous ont raz واخصيننكا ذوى والان zié; ou : les Douï un tel nous ont pris plus que nous , مُسَاَّ خُوذ pour ميخوض — ne leur avons pris nous-mêmes. 1º dépouillé, pillé; 2º celui qui, au règlement de comptes se trouve avoir enlevé à son adversaire moins que ce dernier ne lui a enlevé.

si (avec sens conditionnel).

être attristé, peiné, douloureusement im- تَأْسُونِ V° ,أُسُونِ pressionné par (avec من de la cause).

de من combien? combien de? avec اشحال l'objet dénombré.

كلا \_ اكل , f. كاكل . 1º manger; 2º dépouiller, spolier; 3º enlever, piller, razzier; Il وكّل faire manger; VIII وكّل lever, piller, razzier f. تتكل; 1º être spolié, dépouillé; 2º être dépouillé, pillé, razzié (de vive force). – کل pour أكل , 1° spoliation, action de spolier; 2º action de piller, d'enlever de vive force. — كال, gros mangeur, glouton, qui a l'habitude de manger beaucoup. — واكل et كالي pour آكِل, 1º spo-

آلاً الله si ce n'est, sauf, excepté; کیبی آا et ..... گا à l'instant même, il n'y a qu'un moment.

أَنْ jusqu'à ce que; تنَّانَى آن نَجي attends-moi jusqu'à ce que je revienne; الى أن et الى أن (ilaïn), même sens (voy. حتَّانْ ; (إلَى pour أَحَى ), même sens.

même; particule explétive, le plus souvent elle signifie: je crois, je suppose, je me figure (c'est peutêtre une déformation de ظنيت ?).

آهـل, 1° « famille » et plus spécialement « la femme, l'épouse; 2° ها hommes, gens, habitants.

ايّاك 1º n'est-ce pas, n'est-il pas vrai, vous savez bien

où, أيس où; وايس où, à quel endroit; وايس où, dans quelle chose.

pas mal (état de santé, relations, situation باس un tel est bien, en باس عليه – .(un tel est bien, en bonne santé, en bonne situation de fortune, de physique agréable, etc.

avoir froid, être pris de froid; IIe, 1º faire refroidir; 2º limer; 3º (avec le mot ڤلت et un pronom affixe) s'apaiser, se soulager (en disant ce que l'on avait sur le cœur ou en faisant ce que l'on désirait); برُّدتّ فلبي ,برد — j'ai apaisé (assouvi) ma passion pour elle. 1º fraicheur, froid; 2º vent (chaud ou froid); 3º refroidissement et maux que les Arabes lui attribuent, tels que : blennorrhagie, frigidité, impuissance, sciatique, théière. برّادة et برّاد théière.

chien né du croisement d'un slougui et d'une برهوش chienne de garde ordinaire, ou d'un slougui et de toute autre chienne (et inversement).

les enfants, la marmaille.

بساطة, pl. بسايط, 1º natte en feuilles de palmier tressées formant tapis; 2º sac en feuilles de palmier tressées dans . أَفَّوص lequel on transporte les dattes de l'espèce dite Chacun de ces sacs contient environ soixante-quinze kilos de dattes, et deux d'entre eux composent la charge moyenne d'un chameau.

palanquin (porté par un chameau) dans برواصر , pl. براصور lequel se tiennent les femmes pendant la migration.

blanchir, devenir blanc. يبياض f. i., IXº irr. بياض

— مَسَيَّتُ ، 1º copie, expédition; 2º modèle (de lettre, de rédaction, etc.). Ce mot signifie la (feuille) blanchie; c'est un euphémisme, pour ne pas dire la noircie. (Comparer عسودّة:

بغیی, f. i., 1° vouloir, être résolu à; 2° aimer, estimer; 3° être sur le point de; بغی یموت il a failli mourir. — باغی باغی aime, qui veut, qui désire, qui se propose de; 2° qui aime, qui estime; 3° qui est sur le point de...

.plâtre جبس altérations pour بيڤس et بفس

بغیی f. a., 1º rester, subsister; 2º être de reste, en surplus; اله بغی بناه اله باه اله به به اله به به اله به به اله به به اله به به اله به

بلع, 1º avaler; 2º nier, opposer un démenti, passer outre à une allégation fondée; IIº fermer (une porte, la bouche, etc.). — مبلّع fermé.

بالي, 1º vieux, usé, râpé, usagé; 2º ancien, (antérieur en date).

bafouer, tourner en dérision. — تبهدیل action de bafouer, de tourner en dérision.

. Pour ce mot et ses composés, voir sous بو

کن ببال ; fais attention ردّ بالك ; fais attention ببال ، 1º esprit, attention ردّ بالك ; fais attention ببال ، 1º esprit, attention ردّ بالك ; fais attention منّدي ou بالل ou بالل ou منّدي الله je m'en souviens, je le savais ; 2º sujet, objet (d'une visite, d'une démarche) ; جيتك على على الله على الله على الله على على الله على الل

je viens vous trouver au sujet de l'affaire pour laquelle vous m'avez fait chercher; على بال اش جيت à quel sujet venez-vous? Quel est l'objet de votre visite?

بات f. a., passer la nuit; IIº بيت , 1º faire passer la nuit (dans un endroit déterminé); 2º héberger pour la nuit. — سبات , pl. سبات , 1º endroit où l'on passe la nuit; 2º étape (en tant que durée de marche et en tant que point où l'on arrive pour passer la nuit).

f. i., 1° vendre; 2° trahir, vendre les secrets de ses amis, de son parti; III° « saluer » avec لل de la personne saluée; VII° se vendre, être susceptible de vente. — بايع vendant, qui vend. — بايع traître, celui qui vend son parti.

ت

تعت adv., sous, au-dessous de, au pied de. — تحتى, pl. تحالة, inférieur, qui est en-dessous, en contre-bas.

un homme (par opposition à la femme); تراس صحیح un homme vigoureux (ou loyal); 2° piéton, fantassin (par opposition au cavalier); على حسب المجُسرّة ما يكونوا d'après les traces, il n'y aurait que des piétons. (A côté du pluriel تراريس on trouve aussi un collectif تريس .— تريس ... تريس تريس ... تريس تريس ... تريس ...

fusil modèle 86 (ainsi nommé parce que l'on peut le charger à 9 coups).

.بَوْن être beau, embelli, orné.

ما تىكى ما :f. a., rester comme suprême ressource ما تىكى il ne reste plus rien à faire, il n'y a plus d'espoir.

— Ce verbe s'emploie sous une forme impersonnelle pour renforcer une négation : ما تىكى نحى شى

reviendrai plus du tout. — تالي qui est le dernier, le plus en arrière, le plus bas, qui suit; تالي الناس le dernier des hommes; التاليين, 1º les premiers hommes, nos pères; 2º les postérieurs (d'un cheval, d'un mulet, etc.) par opposition à : الآلين

peine, fatigue que l'on éprouve à faire un travail, ennui, chose qui contrarie vos efforts.

تنسي f. a., attendre, patienter; تنسي je t'attends ici.

f. i. (déformation de تافق?), avoir confiance en quelqu'un, avec تايف de la personne. — تايف qui a pleine confiance en quelqu'un, avec ولم de la personne.

if. i., IIe تقيم passer par, toucher, aller voir en passant : تام تقيم passer par, toucher, aller voir en passant : تام تقيمنا المحاسى في الذهاب وما تقيمناه شي في الأقياب sommes passés au puits à l'aller et nous n'y sommes pas passés au retour.

# ث

ثميدة, pl. ثمايد, endroit où a séjourné une flaque d'eau et où l'on peut encore trouver de l'eau en creusant.

# 3

جذب pour جذب, 1º tirer, traîner; 2º avoir un effort d'épaule (cheval), une boîterie de l'épaule. — جابذة effort d'épaule, boîterie de l'épaule (cheval). — مجبوذ qui a un effort d'épaule, qui boîte de l'épaule (cheval).

جبّانة, pl. جبابن, grand récipient en faïence blanche enluminée avec couvercle, pour mettre les laitages.

nier, renier, se dédire. — جمبية, 1º voir باصور; 2º dépression, cuvette (terme géographique).

- pour جذب, 1º n'offrir aucune ressource, être stérile; le pays ne nous offre plus جذبت علينا البلاد عاد نرحلوا aucune ressource (les pâturages sont épuisés), nous allons décamper; 2º (voy. جذوب اجبذ ravi, en extase; nom propre d'homme (avec l'article).
- trace, empreinte que laissent sur جُرّة le sol les pieds des hommes et des animaux. - قبرارة poulie.

se sauver, prendre la fuite en masse. — جعل fuite en masse.

attirer, procurer (rare); IIo se cabrer, pointer (cheval). — جلّابة surtout en laine blanche ou brune avec manches et capuchon. — تجليب action de se cabrer, cabrade (également سلحة).

ماعة, 1º assemblée, réunion, groupe; 2º le conseil de chaque fraction, sous-fraction, ksar, etc. (Ce conseil se compose des notables et, d'une manière générale, de tous les hommes en état de porter les armes; il agite toutes les questions intéressant son groupe ou fraction).

واينما تجهر ;approfondir, creuser, déblayer (un puits) جهر partout où vous creuserez, vous trouverez de تلڤي partout où vous creuserez l'eau.

pourquoi m'en mêlerais-je? (c'est ton ما جابني فيك - جات affaire); ما جابهم بيك cela ne les regarde pas, etc.

partir en petit groupe, généralement جيشن f. i., Ile جاش à pied, pour aller voler, sans objectif précis. - ميش, pl. جيوش, petite troupe, généralement à pied, qui vient voler dans une région, sans objectif précis. - جياش, pl. s, qui prend part à des djich d'une façon habituelle.

جبس, 1º s'arrêter; 2º employé dans un sens absolu et sans

autres indications; ce mot signifie arriver à l'étape en pleine nuit, après le coucher du soleil et quel que soit le moment de la nuit; II° arrêter, empêcher de marcher; 2° arrêter, emprisonner; 3° constituer hobous, frapper de hobous. — شخبش, pl. احباس, bien hobous (donation perpétuelle des fruits, le fonds restant inaliénable). — محابيس, prison. — محبوس, pl. محبوس, prisonnier, emprisonné.

jusqu'à ce que. حتّان

jusqu'à (distance ou temps), avec ل de la chose.

chemin, piste tracée à la longue par les pieds des bêtes de somme: هما فابضيس المحبّ Ils marchent sur la piste.

بير, 1º les bagages d'une caravane amoncelés autour du campement en manière de retranchement; 2º endroit pierreux.

borner, délimiter; 11°, 1° délimiter, assigner des limites; 2° mettre aux fers, enchaîner; VII°, être terminé, arriver au terme, au bout. — على borne, terme, extrémité: وايس حدّك في هذا الغرب Jusqu'où êtesvous allé dans l'Ouest? وأيد حدّ الكلام Il n'y a plus rien à dire, à ajouter. — حدّاد forgeron, qui travaille le fer. — عدادة action. — عدادة frontière, limite, ligne de démarcation. — عدادة والعشريس تراس عشريس تراس Vingt hommes sont venus avec leurs armes (fusils, pistolets, révolvers).

حرطاني, pl. حراطين, Imaziren (berbères) noirs habitant les ksours de l'Extrême-Sud.

حتراث, 1º troupeau de chèvres; 2º troupeau d'esclaves que l'on conduit ensemble (au marché ou en tout autre endroit). partir en expédition; IIe remuer, secouer; Ve se remuer, bouger, s'agiter. مركة, 1e mouvement, action de bouger, de remuer; 2e expédition guerrière. La harka comporte en général, un grand nombre de guerriers: piétons, méharistes et cavaliers et elle a presque toujours un objectif bien déterminé; 3e contingents de guerriers, colonne expéditionnaire: بالله المنافرة Un tel s'est installé chez nous avec ses contingents. — نزل علينا بالحركة و en expédition guerrière, en marche sur un point donné: راهم حاركين للساحل Ils sont en marche sur le Sahel, en expédition contre le Sahel.

جزم. IIe ceinturer, sangler un cheval; Ve, 1e se ceinturer, serrer sa ceinture; 2e par extension: s'apprêter, se préparer à faire une chose. — خزنة faisceau, paquet, fagot (tout ce qu'on réunit pour en former un seul paquet serré par une corde). — حزام

du mulet de bât, etc.: زير الحزام serre la sangle. — خواسة ceinture en cuir ou en tresse plate de poils de chameaux, sans ornements ni broderies. — حقرمة ceinture cartouchière avec bretelles et logements pour les cartouches, en cuir rouge généralement. — متحرم ; 2° au figuré : محرّمة ou la خوامة ; 2° au figuré : qui est prêt, qui a pris ses dispositions pour.

, puits, حواسي , puits.

f. i, 1° être sur ses gardes, se mésier, prendre des mesures pour se préserver d'un danger : احظوا روسكم gardez-vous! 2° avoir soin de, conserver; VII° être en bon état, engraisser. — حاظري qui se tient sur ses gardes. — مُحظى, 1° préservé; 2° en bon état, gras, bien en chair.

pantalon ou culotte (généralement en indienne bleue avec broderies sous le genou).

le droit de حتَّى اللَّه : a la vérité, en effet بالحث – حتَّى من این ما بغیی شی یردلی ; Dieu, c'est-à-dire le serment puisqu'il ne veut pas me restituer mon bien, qu'il prête serment (qu'il ne me doit rien).

ما يعصل بيننا لا" : nom d'action de la Iº) serment) حاً وي seul le serment décidera entre nous.

plateau pierreux à sol très dur et avec affleurement حسَادة de roches, presque sans eau et sans végétation sur des espaces considérables. (C'est à tort que l'on tran-

scrit ce mot avec deux m.)

جر, IIe, 1º faire rougir, rendre rouge; 2º (en parlant du ما کار ما یحیر : visage) rendre joyeux, content, satisfait il n'y a pas de quoi être satisfait; lXº irrégulière : الوجه f. a., rougir, devenir rouge. — احر, 1º rouge; 2º bai (cheval, âne, chameau, etc.). — جار, pl. چير, 1º âne; 2º au figure : âne, brute, homme inintelligent dont on ne peut rien attendre. — anier, conducteur d'ânes. chef de caravane, celui qui en règle la باش حبّار marche et est responsable des charges.

حف avec ریلی, crier après quelqu'un, gourmander. qui crie sans motif, qui s'emporte pour rien, fou.

— يتاني qui a l'habitude de crier après tout le monde. faire un faux serment, parjurer; IIe empêcher quelqu'un d'accomplir un serment promis, le faire manquer à sa parole.

f. o., entrer en possession (peu usité à cette forme); VIIe être empêché, dans l'impossibilité de, être gêné, pressé par ses créanciers, ses ennemis, etc. - حوز circonscription territoriale, province, district. - محيوز gêné dans ses affaires, pressé par ses créanciers.

f. o., Ile ramener les moutons au campement vers midi et traire les brebis sommairement. — محيش, 1º le

moment où l'on ramène les moutons au campement vers midi; 2º le temps qui s'écoule entre le lever du soleil et ce moment : بينتار بينهم محيش Nous sommes séparés d'eux par un mehich (c'est à dire que, partant de chez nous au lever du soleil, on arriverait chez eux à l'heure où l'on ramène les moutons au campement, vers midi).

- pièce حوَّاف f. o., entourer, embrasser (inusité). جاف pièce d'étoffe en batiste dont on s'entoure le visage et la tête (c'est le حایک du Tell et de l'Est).
- f. c., IIe transporter d'un lieu à un autre, changer une chose de place; IIIe avec la particule على « faire de pressantes instances auprès de quelqu'un, importuner ». الحالم, 1º état, condition dans laquelle on se trouve; 2º temps, époque; 3º temps, état de l'atmosphère: الله العلم العالم الع

pour ala, chose, affaire.

f. i., 1º être inquiet, surpris; 2º inquiéter, s'occuper de quelqu'un (avec بنيا de la personne) : انتُبها الذي de la personne) : تحيروا بينا c'est vous qui vous occupez de nous (c'est-àdire à vous d'aviser à notre place) : V° être interdit, stupéfait, vivement impressionné. — عاير inquiet, surpris. — متحيّر interdit, stupéfait, frappè de stupeur.

.حـوَّاف et كساً .voy حايك

خ

خدع trahir, vendre ses amis, fournir des renseignements à l'ennemi. — خداع trahison. — جدّاع, 1º traître; 2º qui est toujours faux, qui trahit habituellement ses amis. اخذ, voy. خذا.

اخذ, voy. غضا.

- خزن enfouir, emmagasiner, ensiloter les grains (nom d'action خزن الفتارية). خزانة grande tente de toile de forme conique ou cylindro-conique. مخزن, 1º l'État, l'organisation administrative; 2º cavalerie à la solde du Gouvernement. مخازنية, pl. مخازنية, cavalier du Makhzen. مخازنية enfoui, ensiloté. انتخزن 1º user de politique; 2º vouloir se faire passer pour mekhazeni.

مخلط, 1° arriver, parvenir; avec la particule في de l'endroit où l'on parvient; 2° rejoindre, arriver auprès de quelqu'un, avec على de la personne; II°, 1° mélanger, embrouiller; 2° exciter, provoquer des troubles dans une tribu ou un ksar, intriguer; III° fréquenter, avoir des relations (amicales, commerciales, etc.) avec...; V° se mêler, se mélanger; VI°, se fréquenter, avoir des relations avec... — غلا في espèce de dattes la plus ordinaire (Extrême-Sud oranais, Tafilalet). — تخليط شواهم شواهم في troubles, désordres (dans une tribu, un ksar, etc.). — غلط fauteur de troubles, intrigant. — تخلط fréquentation, relations (commerciales, etc.).

je prendrai ma revanche sur toi de ce que tu m'as je prendrai ma revanche sur toi de ce que tu m'as fait; 3° rendre: الله يخلبي عليك Dieu vous le rendra; IIe laisser; IIIe faire le contraire de ce qu'on vous dit, ne pas se conformer à des prescriptions reçues; Ve rester en arrière; VIe se contredire, diverger. — مخاليو groupe de tentes qu'une tribu laisse à la garde d'une partie de ses troupeaux lorsqu'elle ne les emmène pas tous en transhumant (d'où الخاليو comme nom de tribu).

خنشة, pl. خناشى, sac ordinaire en toile (comp. خناشى). خنط étoffe d'indienne bleue pour vêtements.

f. o., II<sup>e</sup>, intriguer, amener des troubles dans une tribu. — خسواض intrigant, fauteur de désordres. — troubles, désordres.

f. o., IIe voler, dérober. — خاين, pl. خيان, voleur. — خيان vol.

f. i., Il<sup>e</sup> خير بام choisir, opter entrer plusieurs choses; 2° donner à choisir, inviter quelqu'un à opter, mettre dans l'alternative de. اخيار الخيار الخيار الخيار الخيار الخيار الناس Il est des meilleurs parmi les hommes. جيرات الخير بام الحير الخير الخير الخير بام الحير الخير المهور خير الخير ا

trêve de trois mois). — خيرمن, adverbe, 1° mieux : خيرمن mieux qu'hier; 2° plus, davantage : يامس مشت عشرين J'ai vu vingt brebis ou même davantage; شاة والاخير من ماية ال فل يكونوا خير من ماية ال فل يكونوا خير من ماية beaucoup, nombreux. — خيار c'est très bien, c'est parfait, c'est convenu. — اخيار, 1° qui a le choix entre plusieurs choses, ou qui est mis en demeure d'opter entre plusieurs choses; 2° choisi, éminent, excellent : رجل مخير un homme excellent.

خيبول collectif, (employé quelquefois sous la forme خيبار au pluriel); 1° chevaux sans distinction de sexe; 2° ensemble des chevaux et des cavaliers : جينا خيل و هما الله كال الله كالله كالله

خيمة, pl. خيمة tente en laine et poils de chameau ou de chèvre; خيمة كبيرة, 1° grande tente; 2° famille riche et influente; 3° cette expression est devenue un véritable adjectif invariable qui signifie « noble, loyal, généreux ».

١

les bagages de toute nature.

دُمَى f. i., envoyer, faire remettre une chose à quelqu'un.
— دعي œufs d'autruche.

دَرَّاتَ sorte de surtout sans capuchon en coton très épais à ornements de soie. (Ces vêtements sont pris quelquefois par des Douï Menia ou autres nomades du Sud oranais, sur les guerriers de Mauritanie.)

- je ne sais pas, مادریت شیی je ne sais pas, j'ignore.

دقِّڤ, Ile verser, renverser.

cracher. دول

- aller prendre, aller voir, passer chez, avec کُس personne.
- show, tourner; IIe, 1e faire tourner; 2e chercher, rechercher une chose ou une personne, avec على; على 3e prier, supplier, avec دار دار , pl. دار , 1e maison; 2e famille (chez les sédentaires). داير , 1e qui tourne; 2e qui enserre, qui entoure, avec با de la chose. دوار campement, groupe de tentes disposées en cercle avec un espace vide au milieu (مراح) pour y mettre les animaux la nuit.
- en deçà de : دون الغابة en deçà de la palmeraie (entre nous et la palmeraie); دون من plus petit que (taille), moins de (nombre).

- دوی f. i., répondre, articuler, causer; III° soigner. دید ۷۰۷. دی
- sf. i., 1° faire, exécuter; IIe دير fixer la longe poitrail à un cheval; VIIe se faire, être faisable. دير longe, poitrail du cheval. داير qui fait, qui exécute une chose : كداير Que fais tu en ce moment? كداير En quelles relations êtes-vous ensemble?

#### 3

- انے کانے کے etc. Abréviations de انگ ذاك , etc., ceci, cela, etc.
- ذبح الم فوorger en tranchant la gorge près du maxillaire inférieur; 2° au figuré : prendre à la gorge, se montrer très exigeant, sans merci; 3° ذبح عليه, primitivement : égorger un mouton sur le seuil d'un individu pour se mettre sous sa protection; actuellement : se mettre sous la protection de, implorer l'assistance de quelqu'un (sans que le sacrifice soit obligatoire). على والمنافع qui est sous la protection de quelqu'un, avec على والمنافع de la pers. ذبيحة وومتوف, qui a la gorge tranchée près du maxillaire inférieur : مذبوح عليه de qui on a imploré la protection.
- ذمّة charge, responsabilité, et par suite « protection » : نمّتك je suis sous ta protection. — ذمّت client, protégé, et par extension « juif ».

ر

رای, 1º رایت j'ai vu. Ce verbe ne s'emploie que dans quel-

ques expressions telles que : مَا رَأَيْتُهُ مَا رَأَيْتُهُ وَاللهِ je ne l'ai point vu ni aperçu; اري لي fais-moi voir (on dit aussi : ارى لي vois-moi (c'est-à-dire : je suis, ارى لي tu es, etc.); 2° être d'avis que : يا هل تَرى اهل es-tu d'avis que (c'est-à-dire : il reste à savoir si); 3° explétif après un verbe : هات ترى نشوو donne-donc que je voie; VI° وراي 'échanger sa manière de voir, ses-avis. — راي opinion, avis, conseil : تراي في وياتي suivez mon conseil.

- attacher, lier, entraver; VI° s'entendre, arrêter les bases d'un accord, et surtout « fixer le montant de l'amende à payer par ceux qui y contreviendraient »:

  Ils projettent une harka et ont fixé à cent (douros) l'amende à payer par ceux qui en dévoileraient l'objectif. بنام détachement, poste détaché pour garder (un défilé, une route, un barrage, etc.).

   اربام ما ان العرب المناط عشرة دور lls ont fixé la garantie à dix douros (d'amende à payer par les contrevenants au pacte). برابيط عشرة دور الرباط عشرة دور الوباط عشرة دور العرب المناط على العرب المناط على ا
- ربع. II°, donner une forme carrée, équarrir; X° prendre ses quatre ans (cheval). ربُع quart, quatrième partie. رباعي et رباعي, 1° cheval âgé de 4 ans; 2° chameau de cinq ans. رباعي 1° printemps; 2° herbe, pâturage: ما عاد شي الربيع في الواد Il n'y a plus d'herbe dans l'Oued. رباعية On désigne ainsi la carabine modèle 92 parce qu'on peut la charger à quatre cartouches.

- paitre (moutons, chameaux, etc.). مرتع pâturage (à chameaux, à moutons, etc.).
- رشش Voyez رجش.
- رحل décamper, lever le camp; IIº décamper, nomadiser. رحل emplacement surélevé, entre les montants de la tente, où l'on entasse tous les vivres et objets précieux. رحلة, 1º action de lever le camp; 2º voyage; 3º étape; 4º selle du mehari (pl. رحال الرحال المال الما
- ردّ rendre, restituer; 2° rendre, vomir (rare); 3° récupérer, reprendre; 4° repousser. — مردّ restitution (du butin pris, par exemple) : جاوا على بال المردّ Ils viennent au sujet de la restitution.

combler, boucher, enterrer. — יעלפן comblé, éboulé (en parlant d'un puits, par exemple).

pièce d'étoffe que l'on roule autour de la tête, sur le crâne, l'occiput restant nu.

رشڤني, 1º revenir sur ses pas pour tenter une nouvelle attaque; 2º sur la route du retour, entreprendre une deuxième expédition (qui n'a pas forcément le même objectif que la première).

رصّ وtre blessé par balle. — رصاص plomb, balle. رصاص blessé par balle. وماص et مرصّص

f. a., s'arrêter, faire halte, attendre quelqu'un qui vous rejoint.

f. a., paître (rare à la 1<sup>re</sup> f.); III<sup>e</sup> voir une chose, s'occuper de, porter son attention sur (avec لِ de la chose, ou de la personne considérée). — موعى pâturage (rare, on emploie de préférence مرعى). — راعى et

راعيين, berger; s'emploie souvent dans le sens de homme de peu, sans instruction, sans autorité morale.

— راعين, Les sujets, la masse des gens qui reconnaissent l'autorité d'un Gouvernement, d'un cheïkh ou d'un notable influent dans une tribu ou un ksar indépendant.

- ر بد, 1º porter, transporter, soulever; 2º se porter fort et garant : رجدتك بي Je me porte garant de ta sécurité, sur ma tête; رجد على s'engager au nom de, se porter garant pour (de façon à obliger ses mandants à certaines charges et à les faire profiter de certains avantages). -رود, 1º transport, action de transporter; 2º frêt, ce que l'on transporte. — اود, 1º qui porte, qui transporte; 2º qui se porte fort pour...: وابد علينا Un tel est celui qui se porte fort pour nous. — رَجَادة caution, garantie, action de se porter fort pour quelqu'un (de façon à l'obliger à certaines charges, moyennant certains avantages). - بقاد, pl. ة, 1º celui qui répond de, qui vous garantit la sécurité sous sa responsabilité personnelle; 2º celui qui se porte fort pour (de façon à obliger ses mandants à certaines charges et à les faire profiter de certains avantages); par suite : les parties contractantes (à un traité de paix, un armistice ou tout autre pacte de tribu à tribu), les responsables.
- terrain plat, presque sans ondulations et couvert de très petites pierres sur un fond de sable dur, assez souple à la marche. رُفيتُ ، 1º mince, ténu, petit; 2º رُفيتُ أُنسِيْقَة نشهفو اعليها (diminutif) faible, délicat, débile : ابلنا رُفيتُ قَدْ نشهفو اعليها nos chameaux sont faibles, nous les ménageons.
- روب, 1° monter, partir, s'en aller; 2° placer sur une éminence pour voir au loin. رقاب émissaire, courrier (comp. رقاص).

رفس danser. — رقّاص, fém. et pl. ، 1º danseur, danseuse ;

2º courrier, émissaire, porteur d'une lettre. — رُقّـاصة terrain dur, formé principalement de limon desséché, d'aspect grisatre et luisant par places. Ce terrain est

fréquemment envahi par de petites dunes.

ركب monter (à cheval, à mulet, etc.); II., 1º monter (un mécanisme) disposer les différentes parties d'un outil, agencer; 2º mettre en selle, faire monter sur (une bête de somme); Ve être agencé, disposé, monté. — ركوب (nom d'action de la Ire) action de monter sur (une bête somme): ركوب الخيل الأجلب l'équitation. — ركوب الخيل, monté (sur un cheval ou une bête de somme). — ركوب فtriers. Ce mot désigne les deux étriers d'une même paire: وكابات un seul étrier; ركابات des étriers (plus d'une paire).

champ مرموسة — cacher, effacer, enterrer (?) (inusité). رمس de bataille. (Peut-être parce qu'on y trouve des osse-

ments à demi enfouis dans le sable?)

رام f. o., 1º partir, s'en aller; 2º Dans un sens absolu et sans autre indications, ce verbe signifie arriver à l'ési tu اذا خـزّيت شويّـة تروح : si tu trottes quelque peu, tu arriveras au coucher du soleil; se relayer ترایح ۱۱۰ rentrer; ۷۱۰ رقح : se reposer dans une tâche (avec de la tâche) pour se reposer successivement; VIIIe être débauché, rechercher le commerce charnel (homme ou femme). — روح, pl. Ils nous doivent (le prix du نسالوهم الروح : l'âme, ارواح sang) des morts (qu'ils nous ont faits). - مرأج centre du douar, circonscrit par les tentes et où l'on place les animaux pour la nuit. — مرواح, 1º coucher du soleil; 2º étape qui dure de l'aurore au coucher du so-موتيح – rentrant, sur la route du retour. – صروّح reposé, remis de sa fatigue, guéri. — مرتاح, fém. ة, débauché, de mœurs dissolues (homme ou femme).

- pour لِوَرَاء (laoura), en arrière.
- رُقِ, répété plusieurs fois : Cri que l'on fait entendre pour séparer les chevaux qui se battent, faire lever un cheval qui se roule, le faire reculer à l'abreuvoir s'il trouble l'eau, etc.
- f. i., IIe, 1e plumer, déplumer; 2e faire signe de loin à quelqu'un (du bras ou du burnous). ويشة plume. pied d'une colline ou d'une montagne, où se trouvent de grosses pierres éboulées.
- راض f. i., II arrêter (des animaux qui marchent) : ريّضوا عابل arrêtez les chameaux.

ز

- زرّة, 1° froid; 2° mauvais temps.
- i'orge par opposition au ازرع semer, ensemencer. زراعة l'orge par opposition au blé (dans tout le Sud oranais). زراعة ensemencement. مزروع semence. مزروع
- رراڤ المناد (افراڤ المناد المناد (افراڤ المناد الم

des Douï un tel viennent (s'entretenir avec nous) au sujet de la paix; حق الجزاريث Le droit des mandataires (ce que les mandataires d'une tribu, chargés par elle de négocier une restitution de prises à l'amiable, conservent pour eux en le prélevant sur les dites prises); 5° protection, assistance effective et morale que l'on prête à quelqu'un et, en garantie de laquelle on lui remet quelquefois un gage, ها مزراف على المنافلة Je suis sous ta protection; مزرافلة وعقو d'un tel (qui prouve que sa protection m'est accordée).

- زطاطة; 1º traité aux termes duquel un individu ou un groupe d'individus perçoivent une redevance sur un ksar, une zaouïa, une caravane, etc., moyennant quoi ils s'engagent: soit à s'abstenir de toute attaque, pendant un temps donné contre ceux qui ont payé la redevance, soit à les protéger en leur fournissant une escorte et leur appui moral (cas du voyageur isolé d'une caravane, etc.); 2º la redevance elle-même. —
- تعبولية et زعبولية, sacoche en cuir de forme carrée, sans franges et dont les bords supérieurs sont simplement repliés en guise de fermeture. La zaaboula se porte en général sous la djellaba, pendue en sautoir par un gros cordon de soie.

.irrité, en colère زعبي se fâcher, s'irriter. — زعبي

- difficulté وغبة être de mauvaise humeur, fâché, aigri. زغب de caractère. مزغوب qui est de mauvaise humeur, aigri, difficile de caractère.
- f. i., crier; II°, 1° crier; 2° appeler, crier à quelqu'un de venir avec لِ de la personne. زَفَى gris, grand bruit de voix.
- les chameaux de charge (se dit des chameaux qu'em-

mène un djich pour porter ses vivres et son eau). — الله f. o., II°, 1° approvisionner quelqu'un, le munir de vivres pour sa route: زدعی (voir sous زودنی بدعاء الخیر); (voir sous زودنی بدعاء الخیر); provisions de bouche. — الله provisions de bouche. بزاود , pl. مزاود , petit sac en peau de chèvre ou de mouton qui sert à transporter ou à conserver les vivres secs, les provisions de toutes sortes.

castré (cheval). Il y aurait peut-être lieu de rattacher ce mot à la racine جزل couper, séparer du reste, la confusion du j et du ج étant fréquente dans l'Extrême-

Sud oranais.

جاوا : ...suppliants, qui implorent la protection de... ا ازواڤ Ils sont venus implorer notre protection. عندنا ازواڤ — مزاوڤ qui implore la protection, avec في de la personne implorée.

f. o., cesser, ne pas continuer; IIº enlever, écarter, éloigner (un animal de son chemin) avec زُوِّل هذا : من

.Éloigne ce cheval de la route العود من الطريڤ

جاش. Voir pour ce verbe et ses dérivés la racine جاش. كان . Voir بيط

j f. i., II زان embellir, orner, rendre beau; IX° irrrégulière یزیان, f. یزیان, 1° devenir beau, s'embellir; 2º devenir beau, prendre des forces, engraisser (en parlant d'un cheval par exemple). — زين , 1º beau, agréable à voir; 2º fort, bien en chair (cheval); 3º bon, excellent: مزيان l'eau est bonne, potable. — مزيان, 1º gracieuseté, bienfait, service rendu à titre gracieux; 2º adverbialement: bien, très bien, c'est entendu.

#### س

- Un tel me réclame un douro, c'est-à-dire : je dois un douro à un tel; IIe demander, interroger : على الطريف الطريف Ils m'ont demandé des renseignements sur la route ; احد Ahmed s'informe de vous. La IIIe forme s'emploie quelquefois dans le même sens.
- nicorvée, travail sans rétribution que l'on vous impose; 2º en particulier : corvée fournie par un homme et ses chameaux de charge. استخار 1º homme de corvée; 2º en particulier : l'homme qui est astreint à une corvée avec ses chameaux de charge; 3º conducteur de chameaux de charge loués pour un transport (même s'il reçoit une rétribution).
- سرح, 1° paître, brouter; 2° faire paître (moutons, chameaux, etc.); II°, autoriser, permettre; 2° donner ou rendre la liberté; 3° dégager, soulager; V°, 1° être mis en liberté, être libre; 2° se dégager, être soulagé.

   سراح, pl. سراح, berger (des chameaux, moutons, etc.).

   تسريح, 1° autorisation, permission; 2° action de mettre en liberté ou d'autoriser le libre usage d'une chose.

  chose. سرّح, 1° qui a obtenu une autorisation; 2° qui est libre, dégagé, exempt de gêne.

- تَعْمُ مُنْ carabine Winchester (ainsi nommée parce qu'on peut la charger à seize coups).
- حركوا ذوي منيع: f. a., faire du butin, ramener du butin استحى منيع: Les Douï Menia ont fait une expédition et ramené des prises. يعسى prises, butin (composé surtout d'animaux), et par extension « bétail » : ردّوا لنا Rendez-nous les prises (que vous avec faites sur nous).
- se taire, se tenir tranquille, ne pas relever une injure, se contenir; Vo تسقّر écouter en silence. بافر qui se contient, qui se domine pour garder le silence et ne pas répondre.
- se tirer d'affaire, sortir d'un mauvais pas; Ile être passable, suffisant, praticable : هدذا المحتج يسلك كلبل

  Ce chemin est praticable aux chameaux; جبناس العوين Nous avons apporté très peu de provisions, tout au plus de quoi suffire (à nos besoins).
- manteau en laine blanche à capuchon (burnous), pl.
- سلوڤي, pl. سلاڤي. Ce mot désigne tout chien de chasse en général et en particulier le slougui ou lévrier arabe.
- f. o., IX° irrégulière يسواد, f. يسواد, noircir, devenir noir.
   مَسُودّة copie, expédition. Ce mot signifie : la (feuille) noircie.
- f. o., pousser des animaux devant soi (en les excitant de la voix et du geste); V° نسوّف se rendre au marché, fréquenter les marchés, commercer. jambe. اسواڤ , marché.
- f. i., IIº lacher, laisser tomber, relacher.
- f. i., marcher (homme ou animal); IIe, 10 marcher (à pied ou-à cheval à allure soutenue); 20 aller l'amble

(cheval ou mulet); 3° faire sa soumission (en parlant d'une tribu précédemment indépendante. — qui va l'amble ou qui a le pas rapide (cheval ou mulet). — بسرة, 1° conduite, genre de vie; 2° soumission au Gouvernement français; 3° biographie d'un saint, etc. — عا المسترين les soumis, par opposition à : المسترين les rebelles, les dissidents.

# ش

petite outre contenant environ trois litres (très employée par les cavaliers et les méharistes voyageant sans animaux de transport).

massif de collines très enchevêtrées avec un véritable réseau de petits ravins. — شباك النبي مساك النبي المباك النبي المباك النبي المباك النبي المباك النبي المباك النبي المباك المباك المباك المباك المباك المباك المباك المباك massif de collines très enchevêtrées avec un véritable réseau de petits ravins. (Cette expression implique que deux personnes se serrent la main en affrontant les paumes et en croisant les doigts en signe d'alliance et en souvenir du منباك وrille en fer qui entoure le tombeau du prophète.)

f. o.) شبت abréviation de شأبي. (Voir شابي f. o.)

תרופום: יבישל je te supplie; מבישל je te supplie; מבישל je te supplie; מבישל je te supplie; שנה je te supplie; je

empoigné, maintenu, arrimé; 2º au figuré: qui ne peut agir, qui est lié (par un serment, une promesse, etc.).

- الله se faire réciproquement du mal : تشارّوا بالبارود (se sont battus et) se sont fait du mal à coups de fusils.

   مسرّ mal, malheur, calamité, et surtout « famine » :

  Appel de malédiction par lequel un marabout voue une tribu, une famille, un individu à la malédiction divine (par opposition à .).
- fuir, s'enfuir (en parlant de l'homme ou des animaux).

   مسرّادة qui a l'habitude de fuir, fugitif : نافة شسرّادة

  Chamelle peureuse qui fuit quand on la charge ou quand elle entend du bruit.
- nappe d'eau émerge en suintant et où l'on peut puiser à même ou en creusant un peu. مشرع. Voy. شریعة 2°.
- exercer le droit de préemption; IIe intercéder auprès de (avec بغيناك تشقعنا في de la personne): بغيناك تشقعنا في في الله Nous vous prions de nous aider par votre intercession auprès d'un tel (pour obtenir de lui ce que nous désirons). شبعة Droit de préemption que l'on exerce au moment de la vente d'une part d'objet (meuble ou immeuble) dont on est déjà co-propriétaire.
- مثقّ، 1º traverser; 2º fendre : شقّوا بلادنا Ils ont traversé notre pays. شقّ au-delà des, plus loin que : شقّ مثقّ au-delà de la rivière.

- شفو, II° frapper, blesser à la tête; V° être frappé ou blessé à la tête.
- Être vivement surpris par une chose et agir sans s'en rendre compte.
- بشهوة, 1° jouissance; 2° sperme (usité seulement dans ce sens).
- f. o., II° شاور marcher sur, ou vers; III° شاور consulter, demander conseil : شاور رُوحك Vois si tu es à même de, ou résolu à, prends une résolution; VI° délibérer, tenir conseil. شارة cible. شوار vers, dans la direction de : مشوار Je suis allé à eux. أشارة باشارة parcours à très vive allure que l'on fait fournir au cheval dans le jeu de la poudre (fantasia): سقوار والآ زوج سوار والآ زوج عسوار والآ زوج عسوار والآ زوج عسوار والآ زوج عسوات un parcours ou deux.
- préoccuper, donner du souci, inquiéter : ما کان ما یشوش البال Il n'y a rien d'inquiétant. action de troubler, d'inquiéter.
- nf. o., voir, apercevoir, regarder; IIe regarder attentivement au loin, faire l'office d'éclaireur; VIIe être en vue, être visible, pouvoir être aperçu. شوب , singulier ou collectif : éclaireur, groupe d'éclaireurs : سوبان الشوب Nous avons relevé les traces des éclaireurs. الشياب المسابق الشوب بالمسابق المسابق بالمسابق المسابق بالمسابق با
- بشنج, 1° vieillard; 2° chef (d'une tribu, d'un ksar, d'une confrérie), professeur, maître : شنخ العام le Cheikh annuel. (Chez certains Béraber, un Cheïkh est élu chaque

année par ksar ou par fraction, et il a la direction des affaires au point de vue politique, administratif et judiciaire dans une certaine mesure.)

شاةً, pl. شاهُ, 1º brebis; 2º une tête de bétail ou une pièce de gros gibier (gazelle, mouflon, etc.).

### ص

مبن الاه laver du linge, savonner. — مابون savon.

1º être fort, vigoureux; 2º se fortisier, devenir sort; 3º avoir tant pour sa part (avec accusatif de l'objet partagé): المقال المقا

partir, s'en aller, se mettre en route.

blague à tabac (petit sac de cuir à coulisse).

maladie chez le cheval, l'ane et le mulet; sorte de

- consomption rapide et presque toujours mortelle qui se déclare à la suite de la piqûre d'une mouche particulière. (Cette maladie fréquente au Sénégal et dans les régions tropicales, exerce quelquesois ses ravages dans la Zoussana et le Guir.)
- ملح به être utile, suffisant, apte à, convenir; 2° arranger, remédier, réparer; VI° transiger, conclure un arrangement, un pacte; VIII° même sens (on emploie de préférence la VI°). مثل paix, arrangement, transaction, traité. مثلت عليه affaire, question d'intérêt: وحوا Que ceux qui n'ont aucune affaire (à traiter) s'en aillent. مثلت داه الشي في مصلحة Je vous dis cela dans votre intérêt.
- f. o., II<sup>o</sup> صرّر, 1º façonner, donner une forme; 2º représenter en effigie, faire le portrait de (quelqu'un pour l'exposer au marché et consacrer son déshonneur, s'il a failli à sa parole); Ve, 1º acquérir une forme; 2º être concevable. صوّر, 1º dessiné, figuré, formé, représenté; 2º représenté en effigie (se dit de l'homme qui, ayant failli à sa parole, est exposé en effigie sur le marché et se trouve par suite déshonoré), d'où le sens de « déshonoré, failli, déconsidéré ».
- envoie chercher un tel; 2° envoyer, expédier; 3° employé avec la particule ب et un complément indirect, ce verbe prend le sens de « prévenir, aviser d'une chose »: الما عام الما المنا ذوي بلان بالعداوة Les Douï flane nous ont avisés de leurs intentions hostiles (c'est-àdire, nous ont déclaré la guerre).

### عن

Portion de la journée qui s'écoule depuis six heures du matin jusque vers dix heures (selon les saisons).

— قسحة Matinée en tant que durée, c'est-à-dire le temps qui s'écoule depuis le lever du soleil jusque vers dix heures du matin selon les saisons : يستناو بين Nous ne sommes éloignés du ksar que d'une matinée (de marche).

maintenant, à l'instant. (هذا الوفت pour) ضروك

رصلعة, 1º ondulation de terrain, petit contrefort d'une montagne (disposé comme une côte par rapport à la colone vertébrale); 2º pl. صلوع côte (chez tous les vertébrés).

ceinture en cuir brodée de soie.

### ط

se sauver, battre en retraite.

الطريث: chemin en tant que distance à parcourir طريف l'étape est longue aujourd'hui.

di; 1º se moquer de, se rire de; 2º duper. Ce verbe gouverne la particule راهم يطنزوا علينا : على Ils se moquent de nous. — طنزة لله منزة , 1º moquerie, action de se rire de; 2º duperie; 3º ennui, chose qui contrarie.

construction en pisé (on en élève les murs en comprimant entre deux planches parallèles, fixées verticalement, de la terre humide). — طوب collectif : briques en terre séchées au soleil : بغينا نصربوا الطوب Nous voulons fabriquer des toubes.

f. i., 1° tomber; 2° avec على, tomber sur, surprendre, attaquer à l'improviste; II° faire tomber

calomnier, attaquer quelqu'un dans son honneur. — طيحة, 1° chûte; 2° attaque impétueuse, surprise. — طيحة, 1° qui tombe, tombant; 2° tombé, gisant à terre; 3° perdu, égaré (objet) : كام طايح jeté, déjeté, abandonné sur le sol. وأ. i., être capable de, pouvoir, avec

de la chose. — على de la chose. ولم de la chose. طائف capable de, en mesure, ou à même de طايث أنى شي je suis indisposé.

#### ظ

المجاد d'avis que, avec والم et un pronom affixe; II°, d'montrer au grand jour; 2° sortir des grains des silos (en les amenant au jour); 3° se donner une attitude: والمجاد المجاد المج

## ع

عتل, II° fournir des chameaux de transport à des gens qui partent en expédition sous promesse de partager avec eux les prises qu'ils ramèneront : عتلنا لِـم كلابل Nous

- leur avons fourni les chameaux sous réserve qu'ils partageront les prises avec nous. ﷺ action de fournir des chameaux de charge pour une expédition moyennant partage des prises.
- عتى, comparatif : اعتى plus grand (taille), plus robuste, plus âgé que.
- عدية, 1º Tamarix articulata; 2º gale de cet arbre que l'on emploie au tannage des peaux. (Voy. تكاوت dans les mots d'origine étrangère.)
- عداً , V° نعدى , 1° outre-passer, dépasser les limites; 2° se montrer injuste, mal intentionné à l'égard de quelqu'un, l'opprimer, avec على de la personne opprimée; VI°, 1° être en état d'hostilité avec, être en état d'hostilité avec, être brouillé avec. عدق, pl. اعدا, ennemi, ennemis. اعدا inimitié, hostilité, état de guerre. action d'outrepasser, de se montrer injuste, d'opprimer. عدادي qui est en état d'hostilité, en guerre avec.
- vaste dépression, à bords généralement peu accusés et où s'amassent en hiver les eaux de pluie qui déposent une très mince couche de limon.
- ربود المعروبي, 1º connu, que l'on connaît : ربود المعروبي, formalité qui consiste à écouter debout, les mains rapprochées, les paumes en haut, la lecture de la première sourate du Koran, après conclusion d'un traité de paix.
- espace عريث grand espace couvert de dunes. عروث espace assez restreint couvert de dunes.
- nid d'oiseau. عَشَيَّهُ petite tente, tente de gens de peu (par opposition à كبيرة ). Ce mot a une forme de pluriel عشوش et une forme أعشاش, peut-être faut-il voir dans cette dernière l'origine du nom إعشاش que portent certaines tribus ou fractions de tribus.
- f. i., désobéir, se mettre en état de rébellion. -

بعضى بامين peau de moutons (celui que réunit le bâton d'un seul berger). — عاصى بامين بام

passer, franchir, dépasser; III<sup>o</sup> (عافیب) punir; VI<sup>o</sup> عافیب et VII<sup>o</sup> انعفب etre puni, subir une punition.

— عقاب dernière 'partie, fin, bout. — عقاب aigle ou vautour (suivant les régions). — عثبة montée, côte. — عفوبة punition.

groupe de puits.

على ايّ sur de, au sujet de. — على الله على ما sur de, au sujet de. على على الله على الله و 1º abréviation de على ما تلقى شى الله و pourquoi, pour quelle raison, sur quoi con علاش تربود الله الله الله الله تربود (c'est-à-dire: tu ne trouveras pas de moyens de transport); 2º abréviation de: على شى sur rien: ما نقد علاش و Je suis dans l'incapacité de rien faire.

عمال — عمال , avec moi, avec toi, avec eux, métathèses de معاد.

de, au sujet de, sur. (Cette particule est souvent employée pour على.)

عنزى, collectif : les chèvres.

عهد promettre; VI° échanger des promesses, s'allier. بانا على عهد الله promesse, pacte, alliance عهد Nous sommes alliés devant Dieu!

allons nous mettre en selle. Adverbialement ce mot signifie: pas encore; III°, 1° recommencer; 2° répéter ce que l'on vient de dire; VI° عاد (pour اعاد) f. i., répéter, rapporter les propos que l'on a entendus. — عود cheval (mâle). Ce mot est employé sous la forme عياد au pluriel, lorsqu'on veut spécifier qu'il ne s'agit

que de mâles. (Voy. غيل et عودة — jument. Ce mot est employé sous la forme عودات au pluriel, lorsqu'on veut spécifier qu'il ne s'agit que de juments. (Voy. فوم et خيل)

تعوريط et عوريط tromper, trahir, faillir à sa parole. — تعوريط et عورط trahison, félonie. — عورط

- s'accorder des compensations réciproques. عاض فرض Ils ont fait داروا الخير بالعوض Ils ont fait اداروا الخير بالعوض ida paix par compensation (en se restituant mutuellement leurs prises et en s'indemnisant pour leurs morts).
- بَعْوَاي, pluriel irrégulier de عيان, 1° épuisés, fatigués par une marche trop rapide, le défaut de pâturage, etc. (en parlant des chameaux); 2° fatigués, épuisés, en parlant des hommes (rare dans ce dernier cas). Ce mot s'emploie comme collectif invariable.

les notables, les gens influents de par leur richesse, leur courage, leur intelligence, leur droiture, leurs

ascendants, etc.

## غ

trahison, duperie. — غدر trahison, duperie. — غدر trompeur, fourbe, traître. — غـدّار

tromper, mystifier (peu usité). — غَرِّف tache blanche au front du cheval. — غراير, pl. غراير, sac en laine ou en poils de chameaux (deux de ces sacs pleins constituent la charge d'un chameau). — فرَّار بُورُور , 1° trompeur, fourbe, mystificateur; 2° nom d'une étoile qui paraît le matin.

f. i., partir en expédition contre quelqu'un. — غزى ou غزى, 1° expédition guerrière; 2° troupe assez nombreuse, généralement montée à mehara, ou ayant un chameau porteur pour deux ou plusieurs hommes et qui part en expédition pour faire du butin. — غازى, 1° qui entreprend une expédition; 2° qui ramène du butin; 3° avec l'article : nom d'homme.

. فشط Voyez .غشد

ignorance, غشية , pl. غشيم, ignorant, bête, sauvage. – غشيم

bêtise, manque de savoir.

cacher (inusité); Xº implorer le pardon de Dieu. — غبر collectif : sacs vides et plus spécialement les sacs dits قبار – غرارة, miséricordieux (en parlant de Dieu).

غلُب, 1º venir à bout de, triompher de; 2º غلُب être débordé, gagné, anéanti (sans complément dans un sens absolu): غَلَبَتُ الناس Les gens n'en peuvent plus : ils sont anéantis (par la fatigue, la faim, la guerre, la disette, etc.); Ve (ou VIIIe?) وانتخلُب d'etre abattu, à bout de forces : راني اتخلُب Je suis à bout de forces; VIIe être anihilé, vaincu. — خالب 1e celui qui est venu à bout de, qui a triomphé de, qui l'a emporté sur, le vainqueur : رائه خالبنی النعاس Le sommeil est en train de me gagner; 2e, inversement : qui est vaincu, qui succombe (rare dans ce sens). — بغلوب qui est vaincu, abattu, écrasé.

غلم, pl. غاليم, troupeau de moutons.

troupeau de moutons, 2º pl. غانيم troupeau de moutons. f. i., 1º tomber dessus à l'improviste, surprendre par une vive attaque (avec de la personne); 2º s'emparer par surprise de troupeaux (ou d'objets mobiliers) appartenant à un de ses débiteurs pour l'obliger à une transaction, à une restitution d'objets volés, etc. (avec de la personne contre laquelle on opère) ; IIe, 1º غير changer, altérer, modifier ; 2º غير presser l'allure (à cheval), galoper, aller très vite; Ve بنفت, 1º se modifier, s'altérer; 2º s'irriter, se fâsauf, excepté, غير — trou, excavation, grotte. moins, à peine; غيركيو et ... غيرك à l'instant même, il n'y a qu'un moment. — غارة, 1º action de surprendre par une attaque très vive; 2º action d'enlever par surprise des troupeaux (ou objets mobiliers) appartenant à un débiteur que l'on veut obliger à s'acquitter, à transiger ou à restituer, etc. —نغيير, 1º modification, altération, changement; 2º colère (dans ce cas il y a confusion entre les noms d'action des IIe et Ve formes).

ڡؚ

بخذ pl. بخظ (et بخظ), 1º fraction de tribu; 2º cuisse.

- بوسان بالرسان بالرسان بالرسان بالرسان بالرسان بالرسان بالرسان بالرس عن العربية ومن و qui est habile à; qui possède bien une chose : المورية و العربية العربية
- se disperser. تَعُـرُكَتُ disséminer, éparpiller; II تَعُـرُكَتُ se disperser. فبركت disséminé, éparpillé, dispersé : معباسهم J'ai trouvé leurs tentes éparpillées dans l'Oued.

بصد, 1º faire une incision; 2º vacciner ou varioliser. — بعصود, 1º l'acte de vacciner; — 2º la vaccine. — بعصود vacciné, variolisé.

décider, trancher un litige : يعصل بيناتنا المفيه C'est le fekih qui décidera entre nous; IIIe payer, acquitter

une dette: بغيتك تعاصلني فيما نسالك Je veux que tu me paies ce que tu me dois; VIe, 1º s'arranger à l'amiable, conclure une transaction; 2º s'acquitter réciproquement de ce que l'on se doit (restitution de prises et compensation en argent pour le prix du sang): تعاصلوا على يد فلان Ils se sont arrangés par l'entremise (ou en présence de) un tel. — بصل بالموادية بالموادية والموادية وا

paiement.

بقر, 1º achever, finir, compléter; 2º être terminé, être fini.

faire un grave affront, confondre : بصح به و بعض الله يبيض و بعض الله يبيض الله يبيض و grave affront, grave injure, confusion.

ensemble de puits communiquant entre eux et avec un canal souterrain, en pente douce, qui amène à l'air libre l'eau de la nappe aquifère, grace à une déclivité du sol.

variété de dattes assez estimée dans l'Extrême-Sud. بقُون irrité, en colère. مبثوع s'emporter, s'irriter. — بثع

se croiser sans se rencontrer ou sans se voir, بغام, VIº بعاڤم se manquer : راکم تبعاڤمتوا Vous vous êtes manqués, vous vous êtes croisés sans vous rencontrer.

savant, jurisconsulte, et plus généralement « simple lettré. (Dans le Sud oranais et au Maroc cette expression est employée comme le mot طالب en Algérie. Cela vient de ce que l'organisation judiciaire n'étant point faite, chaque ksar ou tribu choisit dans son sein le lettré le plus en renom et lui confère les fonctions de juge-arbitre.)

adv., 1º en haut, au-dessus de : بوڤ جهدي Au-dessus de بوڤ de mes forces; plus, davantage : بوڤ plus de cent. — بوڤ , plus de, supérieur, qui est au-dessus de.

## ۋى ET فى

et فبس جبس plâtre. — فبس et فبس مُبّاص, altérations pour جبّاس plâtrier; 2º avec l'ar-

ticle « nom propre d'homme ».

et فضب et فضب (par métathèse), 1º prendre, saisir, empoigner; 2º arrêter, se saisir de... (homme ou animal); 3º toucher, percevoir (de l'argent); 4º rendre respon-راني عاوضت لك الكلام الّي سمعتُم ولاينتي sable de : ٧ -Je vous ai répété les propos que j'ai en تقبضني شي فيه tendus, mais ne m'en rendez pas responsable; VIe se battre, en venir aux mains; VIIe être arrêté, saisi, empoigné.

accepter, agréer; IIe, 1º placer un mort ou un mourant فيل dans la direction de La Mecque (فبلة); 2º ثبتل marcher dans la direction du Sud ou du Sud-Est; IIIe, 1º Faire face, être ou se placer en face; 2º accepter une responsabilité, se porter garant pour : راسي يفابل J'en accepte personnellement la responsabilité, j'en réponds sur ma tête; VIe se faire vis-à-vis, se placer l'un en face de l'autre; Xe, 1º se placer dans la direction de La Mecque; 2º devoir arriver (événements futurs). — فبل ou ڤبل avant que, avec la particule ما فيلة, 1º la kibla (direction de La Mecque); 2º le Sud et plutôt le Sud-Est (ڤيلة). — ڤبلة, 1º du Sud ou du Sud-Est; 2º sis au Sud, au Sud-Est par rapport à une autre chose (avec génitif de la chose). — فابل qui accepte, qui consent; فالله l'accoucheuse, celle qui reçoit l'enfant nouveau-né. — شبايل .pl , ثبيلة , tribu. — مفبول accepté, agréé, convenu. - فالذ Kebala, Imazir'en (berbères) blancs, habitant certains ksour de l'Extrême-Sud. — ثالة, 1º tout-à-fait, entièrement; 2º répété deux fois, ce mot signifie : tout droit, directement.

- مُرض, 1º casser un membre à quelqu'un (homme ou animal), avec عن du membre; 2º envier, être jaloux de, haïr, avec accus.; 3º calomnier, desservir quelqu'un avec, de la personne; VIIº avoir un membre cassé, avec فرضة du membre. قرضة

مقروض به pl. ة, haineux, envieux, calomniateur. — مقروض با qui a un membre cassé, avec ط du membre; 2º haï, envié, calomnié; 3º fusil de chasse à deux coups.

- أقسم, 1° partager, diviser, répartir; 2° se partager une chose; II° avoir tant pour sa part de butin (avec accus. de la chose partagée): قسموا ثلاث نياڤ IIs ont eu comme part trois chamelles par guerrier; V° (ou VIII°?), أتّفسم (tre ou se trouver partagé en... (avec يسمقه على et action de partager, de lotir.
- فَشَّ bagages فَشُوش . collectif, 1º vêtements, effets; 2º pl. فَشَّ bagages de toutes sortes. فَشَّابة surtout de laine blanche sans capuchon.
- . فشط . Voyez . فشد

بفسر بي الكلم: Abrège (ton discours), viens au fait; 2° passer la soirée (en causant, en jouant), avec des amis; 3° se montrer négligent, ne pas prendre à cœur une chose: يعطيك الصحة راك ما Bravo! vous n'avez rien négligé! IX° irrég., مصرت شي, se raccourcir, devenir court ou petit. — فصر من و بناه فري , village, généralement fortifié. — فصر على , pl. ق، habitant de ksar, sédentaire, par opposition au nomade. — فصير petit, court.

. فبض . Voy . ڤضب

i. i., 1° accomplir, mener à bien : فصيت الحاجة J'ai fait la chose, j'ai terminé; 2° produire, amener un résultat (en parlant d'un remède par exemple); 3° قصى f. i., être achevé, terminé, avoir pris fin : قصى Les provisions sont épuisées, il n'en reste plus; (V° ou VIII°) آتفصى (pour تَفَصَى ) et VII° انقصى آ، 1° être fait, accompli, terminé; 2° passer, finir, prendre fin, être épuisé. — فاصى juge. (Dans l'Extrême-Sud ce titre est réservé aux seuls juges nommés autrefois par le sultan du Maroc et ayant un ظهير, tous les autres juges sont désignés sous le nom de .)

ثاملع. 1º couper, trancher; 2º traverser (une rivière, une plaine, etc.); 3º faire la cueillette des dattes; 4º couper les routes, détrousser les voyageurs; IIº, 1º déchirer, tailler en morceaux; 2º dire du mal de, calomnier, avec والمع de la personne; Vº, 1º se déchirer, se mettre en pièces; 2º (Vº ou VIIIº irrégulière?) والمع و cesser, finir, prendre fin. — فاطع 1º tranchant, affilé; 2º décisif, qui ne laisse subsister aucun doute (argument, serment, etc.); 3º فاطع qui coupe, qui traverse, qui cueille, qui barre un chemin pour détrousser les

voyageurs. — فطاع الطّريث - فُطّاع pl. ونطّاع les coupeurs de route.

بقع, 1° tout, toute, tous, toutes; 2° entièrement, complètement, pas du tout (renforce une affirmation ou une négation).

- s'asseoir; IIº faire appuyer des animaux (à droite ou à gauche). ڤعدة endroit élevé, plateau. أَعُود pl. régulier en ين , pl. irrégulier أَعُود assis. فاعِدة règle, précepte, principe (pl. فراعيد).
- بيض, IIe faire les préparatifs du départ, rassembler et disposer les charges pour être arrimées sur les chameaux.

caravane. Ce mot est usité au pluriel sous les formes ڤافِلة فوافِل et ڤوافِل (rare).

- ألب, 1º cœur; 2º milieu, partie intime d'une chose; 3º pic, piton, sommet d'une montagne. — قُليّب petit piton dans un massif montagneux.
- قلز, II°, 1° monter sur les épaules; 2° au figuré : passer pardessus quelqu'un, l'écraser, le supplanter; avec على de la personne (expression triviale).
- 1º enlever, quitter, ôter : قلع فشك Déshabille-toi; 2º enlever, voler de vive force; IIº arracher, déraciner (arbre), desceller (pierre); Ve se déraciner, s'arracher, se desceller (arbre, pierre, etc.).
- et تقليط soulever, réunir les charges éparses dans un camp pour partir, faire les préparatifs de départ.
- ثمير, 1º camp; 2º bagages (ce mot s'applique surtout aux bagages et impedimenta disposés autour du camp en manière de retranchement). (Comp. جير.)
- ، IIº approcher, s'approcher de, avec غلى du but.
- قور. pl. قور, montagnes affectant en général des formes géométriques (cône, tronc de cône, tronc de pyramide, etc.) et qui sont de véritables témoins géologiques.
- f. o., dire, parler; قُلت قال, les on-dit, les propos sans

consistance: سبعت بهذا الكلام ولاينتي قُلت قال لا غير J'ai entendu parler de cela, mais ce ne sont là que des on-dit; IIIº فاولب promettre une chose à qqn (avec accus. de la pers.).

f. o., 1° se lever, se tenir debout; 2° se soulever, se révolter (peu usité); II° estimer, évaluer; IV° قام (pour مثارة); 1° séjourner, passer une ou plusieurs journées au même endroit (point d'eau, pâturage, etc.); 2° observer fidèlement les prescriptions religieuses (مثارة). أو منارة المنابة المناب

A quelle واش من فيس : heure, moment de la journée فيس Niens à deux heures. آج فيس الزوج :heure

- se fixer sous la tente, sans transhumer avec le reste de la tribu (faute de moyens de transport): فيطانة والله فيطانة groupe d'une tribu obligé de se fixer en un point faute de moyens de transport : ذوي والله الثيطانة راهم Les Guitana de telle tribu sont campés dans l'Oued.
- f. i., laisser, quitter : فيلنسى Laisse-moi tranquille, éloigne-toi; II ، ڤيسّل عُلا , 1º passer l'heure de la forte chaleur (de telle ou telle façon); 2º faire la sieste. قيل la forte chaleur. مثيل ، 1º le moment chaud de la

journée, de 10 heures à 2 heures environ; 2° la sieste; 3° comme terme d'appréciation de la durée d'une étape: Le temps qui s'écoule depuis le lever du soleil jusque vers une heure de l'après-midi.

### ک

- Particule qui se place devant un verbe pour renforcer une affirmation ou une négation ou pour ajouter à l'action exprimée par le verbe l'idée d'une chose habituelle ou ordinaire : کیزیسٹوا ذوی ملان Les Douï un tel partent souvent en djich (voir ce ce mot); اجد ما المحالی شی المحالی شی المحالی شی شی المحالی شی شی المحالی شی شی المحالی المحالی شی المحالی شی المحالی شی المحالی شی المحالی شی المحالی المحالی
- به Abréviation de کیبی devant un verbe. (Voyez کیبی particule.)
- ركبّ, 1º verser (d'un récipient dans un autre); 2º se jeter dans (une rivière dans une autre), avec والمنطقة ; 3º descendre le versant d'une montagne, se diriger vers, appuyer dans la direction de (se dit de toute une tribu qui marche lentement en laissant paître ses animaux), avec la particule في de la direction. مكبّ conflent de deux rivières.
- کابوس, 1º pistolet; 2º revolver.
- كداك, abréviation pour : كداك ainsi, de la sorte, de cette façon.
- sa protection. کسی grande pièce d'étoffe en laine blanche qui entoure le corps et recouvre la tête pardessus la قرة.
- prendre des garanties à l'encontre d'un adversaire, d'un débiteur, d'un allié dont la fidélité est douteuse.
  - سكاق qui a pris des garanties pour parer à toute

évantualité: رانا مكاقبين ذوى فلان في اللي نسالوهم Nous avons pris des gages (otages, chameaux, moutons, etc.,) contre les Douï flane pour garantir ce qu'ils nous doivent.

کبی, Ve se renverser, se répandre.

کنداك, abréviation pour : كيف طو la même façon. کيداك. Vov. کلا.

المبية, II°, 1° charger de, donner mandat, avec accus. de la personne qui reçoit mandat; 2° imposer une tâche trop pénible ou une charge trop forte, avec على; V° se charger de, avec ب de la chose. – كُلُبة, 1° mandat, mission, remise de pouvoirs: عندي الكلفة من خوتي J'ai mandat de mes frères (afin de les représenter); 2° tâche pénible, charge trop lourde. – متكلّب chargé de, qui a reçu mandat de, avec ب de la chose. – متكلّب منافعة ولا عام ولا المعافعة ول

مِن combien ? combien de ? avec كُمْ

poignard courbe usité en Oranie et au Maroc.

cacher (rare). — کنانة ceinture cartouchière avec bretelles, logement des cartouches, franges et ornements, en cuir rouge généralement.

النون emplacement où l'on fait du feu pour cuire des aliments: الجيش ما شبعتَهُ ولايتّى لـقيت في المصرب اربعة Le djich, je ne l'ai pas vu, mais j'ai relevé à cet endroit (les traces de) quatre kanoun (on peut compter environ cinq hommes par kanoun dans les cas de ce genre).

pièce d'étoffe en batiste dont on s'entoure le visage et la tête (voir کُوّاف).

كنّى, IIº surnommer, donner un nom, un sobriquet. —

- مُكنَّى surnom, sobriquet, nom patronymique. كنَّية surnommé, connu sous le nom de.
- رکان کان, à la fin d'une proposition : c'est tout, seulement, sans plus. – کاش, abréviation de : کان پ-at-il?
- کیدار, pl. کیادر, 1º monture (cheval ou jument); 2º mauvais cheval, rosse.
  - كيوي, subst., 1º plaisir, charme; 2º chanvre que l'on fume (peu connu dans l'Extrême-Sud).
- کیمی راک : ? ... particule, 1° comment? quoi? que...? کیمی دراک : ? ... particule, 1° comment vas-tu; کیمی (quoi? (qu'as-tu dit?); کیمی قال (quoi? (qu'as-tu dit?); کیمی او Je ne sais que faire; ما عرفت کیمی ندیر (Quand oil viendra tu me préviendras; عانی غیر کیمی Je viens seulement (d'arriver, etc.)

# J

- Jà, vers, jusqu'à.
- لل, 1º (devant un verbe suivi de شي) ne pas; 2º (seul ou répété deux fois) non. لاكن mais, cependant, toute-fois. لاكن non, non pas, nullement (réponse à une question). ولايتنى الايتنى mais, cependant, toute-fois.
- rejoindre, rattraper en route; II°, 1° rejoindre; 2° faire rejoindre, faire suivre, expédier une chose à quelqu'un qui vient de partir; 3° partir à la poursuite d'une troupe ennemie. کیفة, 1° troupe qui en poursuit une autre; 2° cette même troupe lorsqu'elle a rejoint. ماتحیف, 1° qui suit, qui poursuit; 2° qui cherche à rejoindre quelqu'un parti avec une avance sur lui: خالیتهم ماتحفین Je les ai laissés en train de

poursuivre (et sur le point de rejoindre leurs agresseurs).

- le mors de bride dans son ensemble.
- f. a., pousser, exciter les chameaux de la voix (ce verbe est fréquemment prononcé لفى par changement du غ en في ; III° appeler quelqu'un, lui crier de venir : لاغي لي صالح Appelle-moi Salah.
- لَقْحِ féconder un palmier femelle en mettant des brindilles de régime mâle, au moment où elles sont chargées de pollen, dans la gaine du régime femelle.

   تلثير fécondation du palmier femelle.
- .(لغَـى .f. a. (voy لفَـي
- f. a., trouver, découvrir, rencontrer (par hasard, ou à la suite de recherches); II° avec un compl. direct et un complément indirect précédé de عن : faire se rencontrer deux personnes, les mettre en présence l'une de l'autre; V° et VI° (la V° plus employée) se porter au devant, se recontrer, avoir une entrevue ensemble من point où se rencontrent deux pistes, deux rivières, confluent. من entrevue, rencontre.
- ن 1º particule في suivie du pronom affixe » : à lui ; 2º abréviation de عَنَّ (voir ce mot).
- contradiction pour... لهلا يخطّيك ;الله لا (sous-entendu) لهلا يخطّيك ) Puisse Dieu ne vous faire manquer (d'aucun bien).
- الی هنا ،pr الی هنا ،1° ici, de ce côté-ci. الی هنا ،pr الی هنا ،1° là-bas, de ce côté-là. ولو , و rien, rien du tout; لوكان ; si, dans le cas où (avec sens conditionnel). ليّناءً vers moi, à moi, ici.
- ليَّـ هُ , 1º abréviation de : لايّ شي à quelle fin, dans quel but?

1

de (marquant la possession).

عد. 1° tendre, allonger; 2° présenter, offrir à quelqu'un (avec لِ de la personne); V° تهد (cette forme remplace la VIIIè) se tendre, s'allonger; VIe (irrégulière, dérivée du mot تمودَى (مدّة patienter, temporiser. — تمودَى (مدّة laps de temps.

مرّ, 1º s'en aller, partir; 2º se rendre à (avec لِ du but).

مسزن, Ire et IIe se séparer (du gros de la tribu) et par suite, faire sa soumission au Gouvernement français. Ce terme est pris en mauvaise part et a acquis le sens d'apostasier, de renier sa religion; IIe même sens. — مزانات, pl. مزانات, dissident (par rapport à une tribu inindépendante) et par suite « renégat ». C'est sous ce terme que les tribus indépendantes désignent les indigènes soumis au Gouvernement français.

Cela ne me regarde pas ; ما أَسَافَنى بيك : ما أَسَافَنى . Cela ne me regarde pas ; مسّافى c'est ton affaire ; مسّافك بيد

qui ? مَنهُ (pour أَمْن مُو qui va là ? مَنهُ qui ؟ كاش مَن يعاوننني qui ? مَنهُ qui ؟ عَنْ

de (correspondant à e ou ex latins); من این (mnin) d'où, de quel endroit, dès que, puisque, étant donné que. — من هنا, pr. من هنا, par ici, d'ici.

مهرى, pl. مهارى, 1º mehari, chameau de selle; 2º l'ensemble

du mehari et de celui qui le monte : نزلوا عندى اربعة Quatre meharistes (envoyés) en éclaireurs, sont descendus chez moi.

مودّ, pl. صدود, mesure pour les grains, dattes, etc. Cette mesure est très variable, suivant les localités.

, inusité au singulier : hommes, gens.

وما الما زُيْن ; L'eau est agréable الما حلوّ : L'eau est agréable و est bonne الما لا L'eau est salée الما خانز ; L'eau est puante.

... Je suppose que بالميز – ميز à peu près, environ : بالميز

## $\odot$

ببش, II°, 1° chercher, s'enquérir, faire une enquête secrète, avec نبشت على ذيك الدعوة : على Je me suis renseigné sur cette affaire; 2° chercher en grattant (le sol).

آنباك .pl ,iبكة

نبكى, IIIº f. i., appeler, avertir (avec على devant le compl.). نتبى, 1º s'épiler; 2º arracher, déraciner (trivial).

جر (IIº équarrir, égaliser, raboter. — نجبورة chemin, route (tracée par la main de l'homme, par opposition à سحبج aplani, égalisé, dégrossi, équarri.

égorger en plantant le couteau près de la clavicule. (C'est ainsi qu'on doit égorger les chameaux.)

ندى, III° f. i., appeler, faire venir, avec complément direct.

i avertir, prévenir d'une attaque prochaine ceux qui en seront l'objet. — نذار émissaire qui vient avertir une tribu d'une attaque projetée contre elle. — نذيرة avertissement, avis d'avoir à se garder.

نشع عودك : Fais reculer و Arrière, faire reculer نشع عودك : Fais

نطحوا : se diriger vers, marcher dans la direction de الجبل ناطح — Ils ont pris la direction de la montagne. بناطح qui marche, qui se dirige vers un point donné (avec accusatif de ce point).

نفر Ille introduire auprès, ménager une entrevue avec : الشيخ Introduis-moi auprès du Cheikh; VIe, le avoir une entrevue avec, se rencontrer pour s'entendre sur une question : تنافرنا مع ذري بلان Nous avons eu une entrevue avec les Douï un tel; 2° se rencontrer, s'affronter pour se battre (en parlant de deux troupes venant de directions différentes).

منڤار, 1º bec d'oiseau; 2º sommet, pic en forme de bec.

voler, enlever (des chameaux au pâturage par exemple), avec la particule في devant la personne victime du vol.

usité sous les formes نهلًى f. a. et انتهلًى, ce verbe signifie s'occuper de quelqu'un ou de quelque chose avec sollicitude. — منتهلّى et منتهلّى qui apporte tous ses soins, toute sa sollicitude à...

f. i., empêcher, détourner de...; VI° cesser simultanément de faire une chose; en particulier : cesser le

combat de part et d'autre.

f. o., remplacer, suppléer, avec عن de la personne suppléée; VI° se relayer, établir un tour de rôle. — بنايب 1° représentant, lieutenant, remplaçant; 2° le pourvoyeur (Dieu): يا نايب نوب O pourvoyeur! pourvois! (à ma subsistance). وبنا الموبق deux fois, أوبة C'est mon tour de...; 2° une fois, نوبة في deux fois, ثلوث نوبات trois fois, etc.; 3° affaire (dans le sens de combat), escarmouche: نوبة تاغيت l'attaque de Taghit (août 1903).

نيشان, 1° substantif : cible; 2° adv., dans la direction ou

dans le prolongement de...

هاتوا !donne, donnez, amène, amenez هاتوا – هاتي – هات الحيل ليكاءً Amenez-moi les chevaux.

ach démolir, abattre, saper, ruiner : هندُمُوا رُدْمُوا الله Ils ont démoli et enterré (leurs revendications réciproques). Il est à remarquer que ces deux verbes sont employés sans la conjonction و et forment un arabisme; VII° se démolir, tomber en ruines. — هدمة morceau déchiré d'un pan de la tente. — ههدوم démoli, sapé, ruiné.

défonce, percer, briser. — مرتع défoncé, percé.

uriner. هرف الماء ; verser, renverser هرف

هزيل maigrir, devenir maigre. — هزيل maigre, efflanqué, bas d'état (cheval ou toute autre bête de somme).

de là, de là-bas, au loin, par là-bas.

عاك، مكّاك, ماكّ ainsi, de cette façon, de la sorte.

يا هل تَـرَى : Es-tu d'avis que (il يا هل تَـرَى . este à savoir si); 2° voy. اهل

هل (ه مول). X° apparaître, se montrer (en parlant de la nouvelle lune seulement) : استهل علينا ثلاث نوبات في الطريف La nouvelle lune nous est apparue trois fois en cours de route (c'est dire : notre voyage a duré plus de trois mois et moins de quatre). — هلال nouvelle lune.

ملك, 1º périr; 2º souffrir énormément (de la faim, de la fatigue, d'une maladie) au point d'être à deux doigts de la mort; 3º (peut-être IVº forme) faire périr, anéantir, exténuer: هلكنا الجوع Nous mourons de faim; IIº, 1º faire périr, ruiner, épuiser (la santé par exemple): واشتا هلكنك حتى ما قديت علاش Qu'est-ce qui t'a épuisé au point que tu ne puisses plus rien faire? —

ا ملاك 1º mort, trépas; 2º grand danger, cruelle extrémité où on est réduit.

ici. هنا

mouchoir rouge à ornements imprimés.

de là, de là-bas, par là.

ژ

qu'est-ce que? comment? وأتَّي شي qu'est-ce que? que? que...?

وتد. بأوتاد (de tente); 2° au figuré : appui, soutien ; أوتاد Je serai pour vous comme un piquet au milieu de la tribu (c'est-à-dire je vous aiderai à la pénétrer).

souffrir, avoir mal : وجعنى مدري La poitrine me fait mal. — وجاع , 1º douleurs, coliques; 2º douleurs de l'enfantement. — ميجوع, pr. موجوع, malade, qui souffre.

رحل, IIe, 1º attacher, lier; 2º mettre dans l'embarras, dans une situation sans issue : اتي وحل يعك Celui qui a lié, délie (qui peut le plus, peut le moins); Ve être dans l'embarras, dans une situation sans issue.

الخذ Voyez sous ميخوض ,واخض ,وخض

placer, déposer; IIIe prendre congé, faire ses adieux à quelqu'un (avec accus. de la personne).

le prix du sang, c'est-à-dire l'indemnité due par le meurtrier aux parents de la victime.

boire (chevaux, chameaux, etc.); II° faire boire les animaux, les conduire à l'abreuvoir. — ميراد point d'eau (puits, étang, source, bassin, etc.) où l'on abreuve les bêtes. Action d'abreuver : كمّالنا المراد. Nous avons

achevé d'abreuver (nos bêtes).

ورى, II° faire voir, montrer, indiquer.
sorte de col resserré comparable à une gouttière

(terme géographique). — مويزيب diminutif du précé-

dent (terme géographique).

enlever, emmener (des chameaux principalement). Ce terme s'applique rarement au simple vol, il désigne plutôt le fait, par une tribu, d'enlever les chameaux d'une autre tribu en garantie d'une dette, d'un pacte conclu, etc. — وسيقة, pl. وسايث 1° groupe de chameaux marchant ordinairement ensemble; 2° troupeau de chameaux que des voleurs emmènent ou qu'une tribu enlève à une autre tribu en garantie: لشينا الجسرة على: Nous avons relevé les traces (des chameaux enlevés) divisées en trois groupes pour la marche.

رعد, 1º promettre; 2º se diriger vers; VI (irrégulière dérivée du mot تبيعد (ميعاد s'envoyer réciproquement des ambassades, avoir ensemble une entrevue pour traiter.
— يبي , pl. يبي , se dirigeant vers. — واعد , pl. مواعيد ,

f. a., se rappeler, se souvenir de. — واعكى qui se souvient d'une.

وعي, subs., le pus qui sort d'un abcès, d'une plaie infectée. وغي collectif : hommes, gens.

temps, époque, moment : بي ايّ وفت (prononcez) بي أيّ وفت (quand, à quel moment (جَيْـوَفْت

رقبوي, 1° se lever, se tenir debout; 2° s'arrêter: Debout! (mot que l'on emploie pour calmer un cheval excité, le faire tenir tranquille, le faire lever s'il est couché, etc.); 3° veiller, être sur ses gardes, être prêt: توفيت Je suis prêt (à faire ce que vous me dites); je prends la responsabilité (de ce que vous me proposez). C'est la réponse à la question du même genre.

Voy. عاني في مزراڤك veiller à la bonne exécution d'une chose, respecter et faire respecter (sa parole d'honneur, un pacte, un engagement, etc). — وقبي على prêter atten-

tion à, s'occuper de; II°, 1° dresser, placer debout; 2° arrêter, empêcher d'avancer; 3° constituer hobous un bien (voy. حبر); V°, 1° se dresser debout; 2° s'arrêter; 3° être arrêté, empêché ou retardé par, avec طوله la cause. — أوافي, 1° dressé, droit, qui se tient debout; 2° qui veille à, qui est sur ses gardes, qui respecte et fait respecter (les engagements, etc.), avec et un complément.

. Voyez sous زاكل; II° donner mandat; V° placer sa confiance en... — اكل Voyez sous ميكول ,واكل

بَرُحُوكُ, 1º pousser le cri d'alerte et de rassemblement en présence d'une attaque imminente; 2º pousser le cri d'alerte pour faire rassembler les hommes en armes et partir pour une expédition immédiate. — ويكّويكُ cri d'alerte et de rassemblement.

oui (ce mot est souvent répété plusieurs fois de suite).

## ي

ياس , pr. الس, hier; ياس avant-hier. السر, fém. إيسر, gauche; يسارا à gauche. إيسارا , homme, jeune homme, adolescent. يشاهرة , fém. يمنا , droit; ايمن à droite.

## Mots de forme ou d'origine étrangère '.

أَرَّحُ le thé. non, non pas, comme réponse à une question (ce mot paraît d'origine berbère?).

. comp. l'espagnol mujer), femme مواخير أساخيرة

oui (ce mot est plus employé par les ksouriens, de race أَتَّ berbère, que par les nomades, en majorité de race arabe).

non, comme réponse à une question (ce mot paraît d'ori-

gine berbère).

أيت أربعين : (e conseil des quarante أيت اربعين : (Ce conseil maintient l'ordre intérieur dans la tribu, assure l'exécution des décisions de la Djemaa, frappe d'amende les contrevenants, etc.)

samovar, grosse bouilloire très ornementée qui sert à préparer le thé (du mot espagnol vapor).

et بايث et بايث, pl. لبايث et بايث, pl. لبايث (comp. l'espagnol paga), paye, solde : ما فبصنا شي لبايڤنا Nous n'avons pas touché nos soldes.

بَرّ يكُو, collectif : ânes (comp. de l'espagnol borrico).

1. Dans les pages suivantes, nous avons donné, en indiquant leur origine, autant que possible, des mots arabes berbérisés et employés sous leur nouvelle forme, des mots berbères et des mots d'origines diverses : française, espagnole, turque. Nous n'avons mentionné, bien entendu, que les sculs mots passés réellement dans l'usage, compris et employés par tout le monde de préférence aux mots arabes correspondants, quand ils existent.

أبساط, pl. أبساط, poste, redoute (dérivé du mot français poste).

mot usité aux III° et V° formes, dérivé du français place; III° remplacer; VI° permuter.

place (dérivé du français).

tabac à chiquer (du mot français tabac?).

travail de journalier, manœuvre, طراب اجار et طراب اجار terrassier : عدم طراب اجار Il part pour aller travailler comme journalier (comp. l'espagnol trabajar).

تشامّسو, collectif: les chameaux porteurs, par opposition aux mehara (comp. le français chameau): جبنا شي ابل تشامّسو Nous avons amené quelques chameaux porteurs.

تَكُاوتُ, 1º nom berbère (usité aussi chez les arabes) de la tamarix articulata, arbre du genre tamarin; 2º gale que l'on récolte sur cet arbre et que l'on emploie au tannage des peaux.

garantie, protection : تكسَّى Les garants, les اصحاب التكسَّى Les garants, les responsables (d'un traité conclu ou d'une protection promise).

rémunération, salaire (ce mot est probablement d'origine berbère): نقدٌ ندير هذا الشي ولايتني انعت لي Je puis faire cette chose, mais indiquez moi (quel sera) mon salaire au préalable.

دانة maintenant, tout de suite (mot d'origine berbère?).

reçu, recepissé (de l'espagnol recibo).

وَلَام porte-monnaie (comp. Beaussier زطام).

fusil gras simple et carabine modèle 74 (du français chassepot), pl. ساسبو یات.

شابی, pl. ات, chef, notable, influent (dérivé du français chef).

petit sac de cuir à coulisse, où l'on met les balles et

les capsules (ce mot est probablement une forme berbère de l'arabe 3,622).

chantier (du mot français).

dtranger et surtout espagnol (employé seulement du blé) étranger. C'est 1867 : au cours de cette année éclata une disette et l'on dut faire venir du blé de l'étranger (du mot français étranger).

بنانى, 1° halte, pose, étape, campement à l'étape (peu usité dans ce sens); 2° marche d'un convoi ou d'une troupe de fantassins avec haltes fréquentes: إذًا مشينا مشى Si nous marchons à la manière des fantassins (ou convois) c'est tout au plus si nous arrivons au coucher du soleil (ce mot est d'origine turque).

consigner, emprisonner (du mot français consigner).

— مفرونك et مفرونك consigné, emprisonné (du mot français consigné?).

couverture grise en laine (comp. l'espagnol cachera).

کرّو یات . pl. کرّویات, voiture, charrette (de l'espagnol carro).

et کُبَّة convoi (dérivé du mot français). Au pluriel ce mot est remplacé par le mot قوافل , caravane.

fusil ou carabine Remington (de l'espagnol culata, culasse), pl. کلایط.

et کوري service du courrier: اصحاب الکيرو Les gens qui font le service du courrier (dérivé de ce mot).

صرّوَك, singulier et collectif: marocain (en parlant des hommes seulement. Comparez le français Maroc et l'espagnol marruecos).

c'est entendu, très bien, parsait (mot d'origine berbère ?).

#### APPENDICE

## Sur les noms propres d'hommes.

Les noms propres d'hommes sont sujets à un grand nombre d'altérations que l'usage seul peut apprendre. Nous en donnons ci-après quelques exemples classés par ordre alphabétique des racines auxquelles on peut les rattacher:

- et les noms المحسن diminutif du précédent, المحسن المحسن
- ابو). Ce nom, très répandu dans toute l'Oranie, présente un adoucissement du و en و, ce qui donne . Cette dernière forme est elle-même souvent contractée et devient بَصَّوْصَ même dans l'écriture.
- اجد. Le nom الجه très commun, se trouve également sous la forme (اُحَمَدُ). Le nom du prophète subit un grand nombre de modifications, ce qui,

<sup>1.</sup> Nous respectons l'orthographe, même défectueuse, usitée par les gens du pays.

au dire des rigoristes, constitue un véritable sacrilège. Il peut prendre les formes suivantes: عَمَدُ لَ الْمُعَمَّدُ لَ الْمُعَمَّدُ اللهِ (مُحَمَّدُ وَاللهُ عَمَّدُ اللهُ مَا لَهُ مُحَمَّدُ وَاللهُ وَاللهُ مَا لَهُ مُحَمَّدُ وَاللهُ وَاللهُ وَاللهُ عَمْدُ اللهُ وَاللهُ وَاللّهُ وَاللّه

Les deux noms عَبِّو (berbère) et عَبِّو (arabe et berbère) sont fréquents. Nous n'avons pu en déterminer l'origine exacte mais nous croyons y voir des contractions

عبد الواحد et عبد الله des noms

عد الحفيظ. Ce nom est fréquent, mais il arrive souvent qu'on en supprime la première partie pour ne conserver que la seconde حبيط. On commet ainsi un sacrilège autrement grave que celui signalé plus haut, car, s'il est interdit de modifier le nom du prophète, que dire de l'homme qui s'attribue l'un des noms de Dieu!

et la دُفّاية Ce nom donne le diminutif familier عبد الفادر .فُدّور contraction très connue

عبد الكريم. Usité sous cette forme et sous la forme contractée

عبد الله. Usité sous cette forme et fréquemment contracté en عبد الله.

– العربي pour) لعربي : Cette racine donne les noms : عرب et le diminutif العُرابي – العُرابي

et le کاعرج – عَـرُج Cette racine donne les noms ...العيرج diminutif

علال. Ce nom est assez répandu. Nous croyons y voir une contraction de عبد الحليل ou de عبد الحليل).

Ce nom prend les formes عيرو (très rare, usitée cependant chez les Cheurfa du Tafilalet) et leur

donne en outre les formes عهر La racine عهر donne en outre les formes عهران – عامر

en om est très rare sous sa forme primitive. Il présente presque toujours une altération du en et n'est guère usité que sous la forme باطنة.

Nous nous bornerons à ces quelques exemples, n'ayant point la prétention d'épuiser un sujet aussi vaste et nous ajouterons les remarques suivantes :

1º Beaucoup de noms d'hommes connus sont précédés d'un surnom ou d'un qualificatif qui, à la longue, finissent par faire partie du nom. Les plus fréquents de ces qualifiquatifs sont : الطالب الشيخ الطالب الشيخ الطالب, etc.

2º Le mot ولد est plus employé que ولد dans l'énoncé du nom. On dira, par exemple, كرّوم ولد بُحَّـوص de préférence مُروم بن بُحَّـوص à

3º Devant un nom commençant par un , ou un son voyelle le mot si devient, le plus souvent, i et i par euphonie. On dira, par exemple :

Dans ce dernier exemple il se produit souvent ce fait que le euphonique est joint au mot suivant, ce qui donne est l'on voit le même individu appelé par les uns عرج, et par les autres معراج. Ce changement de عرج est certainement dû à l'influence de la langue berbère sur l'arabe.

4º Chez les Beraber les mots بن ou بن, sont remplacés par leurs équivalents chelha : أولت selon les tribus.

# II. — Sur les noms de tribus et adjectifs relatifs.

Beaucoup de noms de tribus revêtent des formes de pluriels brisés; en voici quelques exemples :

الكرارمة, tribu des Ouled Abd-El-Kerim.

المساعدة, fraction des Douï Menia (qui se nommait probablement à l'origine اولاد مسعود).

العَبَاصَلَة, fraction des Douï Menia. Il y a lieu de remarquer que ce nom est une déformation de العَبَاصَلَة précédée de l'article. Ce dernier nom est lui-même employé aux lieu et place de الولاد عبد الله.

العساعسة, fraction des Ouled Djerir.

العالحة, fraction des Ouled Djerir.

Ces noms de tribu donnent respectivement naissance aux adjectifs relatifs suivants:

, originaire des Ouled Abd-El-Kerim.

ىسعودى, originaire des Messâada.

et quelquefois عَبُاصُلَاوي, originaire des Abadla.

عُسَاعُسى, originaire des Assaâssa.

مُفِأَحِي, originaire des Mefalha.

Comme on le voit par ces exemples, certains de ces adjectifs ont, au singulier, la même forme qu'au pluriel, le & final constituant la seul différence.

Mais il est des adjectifs relatifs formés d'un façon beaucoup plus arbitraire, l'usage seul permettant de les reconnaître; en voici quelques exemples: Singulier Pluriel عَدَّونية, originaire d'Aïn Chaïr.
عمري , originaire d'El Ahmar.
عمري , originaire du ksar de Bou Anane.
بو عناني بو عناني بو عناني بو عنيني , originaire de la tribu des Ouled Bou Anane (D. Menia).
عمري , originaire de la tribu des Aït Izdeg.

Il y a lieu de remarquer enfin :

le que certains adjectifs relatifs prennent non seulement le s final, comme marque du pluriel, après le ي d'origine, mais qu'ils revêtent, en outre, une forme brisée, ce qui donne les paradigmes بُعُاعُلِيَّة et بَعُاعُلِيَّة, tels sont :

Singulier Pluriel ;مواغليّــة originaire du ksar de Mougheul ,موغلي بشاشريّــة Béchar – بشّاري

2º Et que d'autres adjectifs relatifs revêtent au pluriel une forme brisée du paradigme بُواعَـل en perdant le ي d'origine, tels sont :

Singulier Pluriel بساحلي, originaire du Sahel ساحلي; سواحل (Fouaguig) بواجيے, — de Figuig بواجيے,

## SUR LES DÉRIVATIONS DU TRILITÈRE

RT LRS

## ORIGINES DU QUADRILITÈRE EN ARABE

PAR

#### A. JOLY

On trouve en arabe beaucoup de verbes plurilitères, — je veux dire de verbes comptant plus de trois syllabes, — et ce tant dans l'arabe ancien, ou littéraire, que dans les divers dialectes issus de ce langage et parlés dans les différentes parties du monde musulman. On trouve aussi beaucoup de mots, substantifs ou adjectifs, appartenant à des formes plurilitères du même genre.

Un grand nombre, — et notamment des quadrilitères, en prenant le mot dans son sens plein, celui que lui accordent les grammairiens arabes, — provient des racines trilitères par des procédés de dérivation connus et admis universellement. Je veux parler des formes dérivées usuelles, comme les dix premières, et de celles qui sont d'un emploi moins fréquent, comme la vingtaine d'autres que mentionnent les auteurs arabes.

Mais il en est qui ne rentrent dans aucune des catégories de dérivés admises, et qui ne se peuvent déduire des trilitères par aucun des procédés de dérivation consacrés. Je crois cependant que la plupart pourrait s'y rattacher par des lois aussi fixes, aussi évidentes que celles qui président à la formation de la troisième ou de la quatrième forme classique, ou bien à celle de la quinzième ou de la vingt-cinquième.

Je voudrais en donner quelques exemples. Mais ici j'ouvre une parenthèse. En premier lieu, je le déclare, je

ne me propose pas d'épuiser la matière en quelques lignes, mais simplement de produire le résultat de quelques réflexions, sans pousser très avant pour cette fois l'étude de la question. Que je le puisse faire plus complètement plus tard, ou que d'autres s'en chargent, il n'importe. En second lieu je ne prétends pas non plus au mérite de la nouveauté. Il se pourrait - et je déclare tout uniment n'avoir fait aucune recherche à cet égard, - que le sujet eût été déjà traité plus ou moins; je sais qu'il a été effleuré. que certains des résultats ci-après exposés ont été mentionnés, incidemment ou partiellement, par divers auteurs, par MM. Cherbonneau (Revue Africaine, notamment, 1868, vol. XII), Gorguos, anciennement, et plus récemment par M. Sonneck, dans le Journal Asiatique, à propos de quelques chansons arabes données en texte et traduction, enfin par M. Machuel dans son Dalil. Mais je ne crois pas qu'on en ait jamais offert un tableau méthodique. Si cela était, cependant, cela n'enlèverait pas, peut-être, toute espèce d'intérêt à la présente communication. J'ai fait quelques remarques; je vous les expose. Si elles contiennent une part de nouveauté, fût-elle minime, tant mieux. Dans le cas contraire, cela va bien encore; deux pensées différentes peuvent considérer une même matière sans que ce soit de façon absolument identique, et l'on peut trouver de l'intérêt à regarder deux dessins d'un même objet faits par des personnes dissérentes. Enfin quand je dis que je crois pouvoir ramener beaucoup de verbes plurilitères à des racines trilitères, je n'ai pas l'intention d'affirmer par la que ce soit toute l'analyse possible. Peut-être, comme l'ont écrit certains auteurs, les racines trilitères elles mêmes peuvent-elles se déduire de racines primitives bilitères; il n'en reste pas moins vrai que la forme trilitère me semble avoir été une étape obligée, et c'est de cette étape que je veux

Maintenant, quelques réflexions générales. C'est surtout dans la langue parlée, et surtout dans le langue familier, qu'on fait grand emploi de ces formes plurilitères autres

124 montes

que les dix dérivées usuelles. Ceci nous explique pourquoi les dictionnaires d'arabe régulier n'en mentionnent relativement que peu; et ceci nous explique encore pourquoi on ne les trouve pas très souvent dans les écrits. où ces formes eussent, en général, mal cadré avec le style. Mais cela ne veut pas dire qu'elles n'aient pas été autrefois tout aussi fréquentes dans les anciens dialectes parlés en Arabie et, par conséquent, qu'on doive les considérer comme de mauvais arabe. Je suis persuadé du contraire; il suffit, pour s'en convaincre, de remarquer combien elles sont fréquentes chez les poètes antéislamiques, et de remarquer aussi que les procédés de dérivations qui ont présidé à leur naissance, ou du moins à la naissance d'une foule d'entre elles communément employées dans la conversation, ont servi de même à la formation de plurilitères analogues dans le domaine de l'arabe régulier. Si peu nombreux fussent-ils, chacun de ces derniers pourrait suffire à établir la légitimité de tous les analogues de même espèce, puisque chacun pose comme bien arabe la loi dont ils découlent.

Par conséquent, les auteurs qui ont remarqué l'abondance des plurilitères dans l'arabe barbaresque avaient grand'raison de le faire. Mais ils se trompaient, lorsque, comme Cherbonneau, ils émettaient l'opinion que c'est une des particularités de cet idiome, et plus encore lorsqu'ils y voyaient l'influence du berbère. On sait d'ailleurs que cette dernière a été minime, tandis que c'est le berbère qui s'est imprégné d'arabe. Non, si les plurilitères se retrouvent partout dans la langue parlée, ils sont très nombreux aussi en arabe régulier, notamment dans l'arabe très ancien des poètes antéislamiques.

Je passe maintenant à l'examen des formes dérivées du trilitère, et je vais tâcher d'en offrir un tableau aussi méthodique que possible, en donnant des exemples, tant des formes dérivées communément admises, — et ce pour mémoire, — que de celles qui semblent avoir été plus généralement considérées comme indépendantes.

## PREMIÈRE CLASSE

## Trilitère dérivé par substitution de voyelles.

Dans l'arabe régulier barbaresque cette forme est quelquefois employée à l'aoriste, à la troisième personne, dans un petit nombre d'expressions consacrées. On entend dire:

مُنْ , on fait une différence entre. — يُعْرَفَ, on (y) va en pèlerinage (en parlant du tombeau d'un santon). — يُسَال il a des dettes. — يُسَاع on vend.

C'est dans la bouche des personnes instruites, il est vrai, qu'on entend le plus souvent ces expressions. Mais le vulgaire a quelquefois pris lui-même l'habitude de les employer. Dans la province de Constantine on dit couramment: يَصَاح, etc., on vous demande, on vous appelle, on le demande, on l'appelle, etc.

## . يُعْعُل , aor. وَعُعُل , N° 2. — Forme passive irrégulière

Cette forme est fréquente dans le Sud algérien, et dans toute la province de Constantine. On peut la considérer comme une modification du passif régulier. On dit par exemple:

il a été vaincu. — غلُث il a vaincu.

il a été attaché. — رَبط il a attaché, etc.

Elle ne s'applique pas à tous les verbes indistinctement, mais seulement à un assez grand nombre, consacrés par l'usage.

### DEUXIÈME CLASSE

#### QUADRILITÈRES

#### PREMIÈRE CATÉGORIE

Dérivation par répétition d'une des radicales.

Nº 3. — Répétition de la première radicale sur place ... Je n'ai qu'un seul exemple à donner, pris à l'arabe de Berbérie : مُعَوْش pousser un cri faible, éteint (coq).

Nº 4. — Répétition de la première radicale avec transfert après la seconde وَعُعْمِل

On trouve quantité d'exemples de cette forme tant dans l'arabe littéraire que dans la langue parlée: فَرُفُط couper en petits morceaux (ar. d'Orient et ar. barbaresque), de فرط couper en morceaux (ar. régulier). — فرط aller et venir, marcher de long en large (ar. barb.), de ما دُودُ والله glousser (poule) (ar. rég.) et فَرُو تُو roucouler (pigeon) (ar. rég.). - فَرُودُ tournoyer, tourner et retourner sur place, dans le même lieu, aller et venir sans s'écarter d'une certaine place (ar. barb.), de طَرُو وَلَا أَلَّهُ وَلَا اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ اللهُ

15-7

« mettre en boule » (ar. barb.), de کُرُب tresser, tordre, etc. (ar. rég.). — مُرَسُ ennuyer, tourmenter (ar. or.), de مُرَسُ macérer dans l'eau avec les doigts (ar. rég.), manipuler, écraser, abimer avec les doigts, etc. (ar. barb.).

Il résulte des exemples ci-dessus que cette forme dérivée se retrouve aussi bien dans l'arabe régulier, que dans l'arabe d'orient ou dans l'arabe barbaresque. Elle est donc bien arabe.

Il semble qu'elle ajoute au dérivé une idée de diminution dans l'intensité de l'action exprimée par la racine, avec idée de répétition; c'est souvent comme une sorte de diminutif fréquentatif.

No 5. - Répétition sur place de la deuxième radicale بُعًال.

C'est la deuxième forme classique. Il n'y a pas lieu de s'y appesantir. Remarquons seulement que, dans l'arabe barbaresque comme dans l'arabe régulier:

1º Elle donne au verbe le sens transitif.

2º Elle peut indiquer l'intensité, la répétition de l'idée verbale sans rendre le verbe transitif. Ex.: بوت passer en grand nombre, توق mourir comme des mouches, زوّد devenir grave (affaire), etc. (Sud algérien).

3º Elle peut avoir le sens intransitif sans aucune idée annexe. Ex. : كُرَّ retrousser la lèvre supérieure en humant l'air (cheval qui a senti l'odeur de la jument), كُبُّ couler à flots (eau, sang, etc.) (Sud algérien).

4º Elle donne souvent au verbe la signification de : accuser de, traiter de, considérer comme. Ex. : سَرُف ,خُوَّ considérer de voleur, مُسَدَّ accuser de mensonge, مُسَدَّ considérer comme mauvais, نَتَّ déclarer qu'une chose est puante, etc. (Sud algérien).

N° 6. — Répétition de la deuxième radicale avec transfert vant la première.

Je ne connais qu'un exemple de cette forme, pris à l'arabe du Sud algérien : عَرْعُش trembloter, de عَرْعُش trembler.

Nº 7. — Répétition de la troisième radicale sur place, sans contraction.

C'est la vingt-deuxième forme régulière de certains grammairiens arabes, ce qui me dispensera d'en donner des exemples pris à l'arabe régulier. On a dans le Sud algérien : كَرْبُ monder une meule de céréales en enlevant le résidu. Synonyme de كَرْبُ employé ailleurs; كرفة ensidu d'une meule. — عَلْهُ emmitouffler, de عَلْهُ والله عَالَمُ في bougonner, se montrer assommant par ses réflexions déplacées, ses observations, gourmander

elalis,

sans cesse (ar. barb.), de کَعُر gronder, gourmander (ar. or.). — دُوْدُس aller et venir (syn. de دُوْسُس vu ci-devant), de داس f. o., fouler aux pieds, etc.

Nº 8. — Répétition sur place de la troisième radicale avec contradiction. أَعْعَلَّ, et par euphonie

C'est la neuvième forme classique. Elle est inusitée dans l'arabe barbaresque.

#### DEUXIÈME CATÉGORIE

Quadrilitère formé par adjonction d'une lettre étrangère à la racine.

1º Première série. Adjonction d'un 1, d'un = ou d'un z.

Nº 9. — Adjonction d'un l avant la première radicale : أَبْعَلُ et par euphonie أَبْعَلُ et par euphonie أَبْعَلُ ).

C'est la quatrième forme classique, à peu près inusitée en arabe barbaresque.

Nº 10. — Adjonction d'un l'après la première radicale :

C'est la troisième forme classique, communément employée aussi en arabe parlé.

N° 11. — Adjonction d'un l'après la deuxième radicale, وَعَال

Cette forme paraît spéciale à l'arabe barbaresque, jusqu'à plus ample informé. Elle a le même sens que la neuvième classique. Les exemples abondent, ils ont été souvent cités. En voici quelques-uns:

devenir long. — طَوَال devenir long. — طَهُاش de-

venir rouge. — زران devenir bleu: — نیال devenir bleu نید devenir bleu بنان devenir savoureux نید devenir savoureux (بنین). — خشان

Gorguos (Cours d'arabe vulgaire, 2º édit., p. 168) et Sonneck (Six chansons arabes, Journal asiatique, 1899), considèrent que cette forme provient de la onzième classique إبعال par chute du chadda de la troisième radicale. Le dernier auteur dit que les deux formes en question ont, en effet, trait aux couleurs, formes, défaut physiques, car en trouve en arabe régulier: اكُلُورُ se ramasser, de الْكُلُورُ avoir la chair de poule, de فشر écaille, épiderme, etc.

Nº 12. — Adjonction d'un après la troisième radicale, فَعُلاً Ex:

val, ou de l'âne, se dit notamment de l'animal qui a senti l'odeur de la jument parmi les restes de la nourriture de celles-ci, dans ses déjections, à l'endroit où elle a été attachée. Le sens se rattache donc naturellement à celui de « résidu » qu'on retrouve aussi dans أَيْ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّ

قافاً glousser (poule) (ar. rég.), de فاف f. o., même sens (ar. rég.).

## N° 13. — Adjonction d'un و initial, اتحقيم الم

1. Conservant la représentation conventionnelle d'une racine trilitère par par j'ai été obligé de représenter par une lettre surmontée d'un trait horizontal, les lettres insérées, telle que gou J, qui sont étrangères à la racine.

My Marlow

1x 1/403

réprimander quelqu'un, laisser des chameaux paître librement (ar. rég.), et بهار maudire quelqu'un (Dieu), آَبهل laisser quelqu'un libre de faire ce qu'il veut (ar. rėg.). — عُنْهُ bien proportionné, gracieux (ar. rég.), et بَهُو briller, l'emporter en mérite, en beauté. — عُجُورُد rendre nu (ar. rég.), d'où عجرود, épis maigres, vides (ar. être dur, inhu- عُجْرُو etre nu. (ar. rég.). — جُرد main, cruel (ar. rég.) et تجرو (av. عُلُو) se montrer dur فَصْفِر envers quelqu'un (ar. barb.). — صَفِر être jaune, et teindre en jaune; عصف carthame (plante qui donne une teinture jaune). — مَفُل et مُنفُل, polir, fourbir, lustrer, lisser, etc. (ar. rig. et ar. barb.), et عُسْفُر, s'agiter, briller (mirage) (ar. rég.). — رُفُص sauter, danser (ar. rég. et ar. sautiller (ar. rég.). — علماد bobine sur laquelle on enroule le fil (ar. rég.), et لَمَّت réunir, pelotonner, etc. (ar. barb.). — أَرْبُن de رُبُن donner des arrhes (ar. rég.), et عُرْبُر, même sens, (ar. rég. et ar. barb.).

Cf. aussi : نُفْرَة, creux de la nuque (ar. rég.) et عَنْقُرة nuque, occiput (ar. barb.).

Nº 14. — Adjonction d'un ع après la première radicale,

teindre avec du safran (ar. rég.) semble se rattacher زُعْبُور à la racine صُهُر être jaune, avec permutation (si fréquente) du o et du نَعْطُل et فَعْطُر o et du نَعْطُل et فَعْطُر saisir, attraper brutalement (ar. barb.), مُنْبُش même sens. by oout

Nº 15. - Adjonction d'un après la deuxième radicale, erd =

boutonner, bourgeonner, أَفْمَل de أَفْمَل, même فَمَل de فَهُمَا , même فَمَل de فَهُمَا , même فَهُمَا , woir au n° 62) (ar. rég.).

Cf. aussi : مِسْلُجَة herser, مِسْلُجَة herse, et سِلْعَالِي pieu armé de pointes (ar. rég.).

Nº 16. — Adjonction d'un après la troisième radicale,

se former en boule (ar. barb.), کُرُب tresser, tordre (ar. rég.). — فُنْبُع enveloppe du froment (ar. rég.), et فَنْت calice des fleurs (ar. rég.).

#### DEUXIÈME SÉRIE

## Adjonction d'un \( \to \) ou d'un \( \cdot \).

Nº 17. — Adjonction d'un — avant la première radicale,

bouleverser, renverser, jeter pêle-mêle (ar. rég. et ar. barb.), de عثر broncher, trébucher, tomber en trébuchant (ar. rég. et ar. barb.). (Cf. plus loin عُشر et مُعَشَر au nº 29). — بَاْطُحِ se coucher à terre (ar. rég.), et jeter quelqu'un à terre (ar. rég.). (Cf. بلاح et بلطع synon ; le second peut être le même que le premier avec permutation du ط en کدر – .(د en aller en pure perte (biens, efforts) (ar. rég.), et بَهْدُر, dissiper, prodiguer (ar. or.). — هَدُل laisser pendre quelque chose (ar. rég.), et يَهْدُل avoir les mamelles larges (homme) (ar. rég.).

Nº 18. — Adjonction d'un ب après la première radicale,

déchirer une proie, couper en morceaux (ar. rég.); مُنْبُرُف nom donné à plusieurs plantes très épineuses (ar. barb.), et مُنْبُرُف fendre, déchirer (ar. rég.). مُنْبُرُف faire grimper a un arbre (ar. rég.), et مُنْبُرُف faire grimper un cep de vigne sur un arbre ou sur un treillis (ar. rég.). — مُنْبُرُ avoir une démarche saccadée (ar. rég.), et رُحْبُلُ être plissée, ridée (peu) (ar. rég. et ar. barb.); مُرْبُش être gêné dans sa marche (ar. rég.), et مُرْبُش être ridé (ar. rég.).

Nº 19. — Adjonction d'un ب après la deuxième radicale,

faire des tours d'escamotage, de prestidigitation (ar. rég.), paraît dérivé d'une racine شعن dont l'existence est mise en lumière par la forme فشبر (syn. de شعبد) (ar. rég. et ar. barb.). فشبر enlever furtivement des morceaux de bois (ar. or.), et فشر peler, écorcer, décortiquer; فشر écorce, écaille, etc. (ar. rég.).

No 20. — Adjonction d'un ب après la troisième radicale, بُلُعُب.

زُرُدُبِ serrer le gosier avec une corde (ar. rég.), et زُرُدُمِ étre troué (ar. rég.) et ronger quelque chose (ver) (ar. or.), et نَخْرُب ronger un arbre (ver) (ar. rég.). — عَفْر blesser (ar. règ.); abondante en scorpions (terre) (ar. rég.), et عَفْرِهِ scorpion. — Lough

cheveux) (ar. rég.), et اشعان avoir les cornes tournées en arrière (ar. rég.). — فَرَض couper (ar. rég. et barb.), et فَرَض couper en morceaux (ar. rég.). — فَرَضْت couper en morceaux (ar. rég.). خَرُطُب ronger les os d'une pièce de boucherie (ar. rég.). — جُردُب ronger, dévorer, manger avec avidité (ar. rég.), et جُردُب, dépouiller, dénuder, ronger tout (sauterelles) (ar. rég.).

## No 21. - Adjonction d'un م initial, مُعْبَعُل.

Forme assez commune dans l'arabe barbaresque moderne et mainte fois signalée, par Cherbonneau notamment.

employer des allusions (ar. barb.), de معنى signifier, معنى allusion (ar. barb.), sens (ar. barb. et rég.). — برّه faire bon accueil (ar. barb.), de مرّه dire à quelqu'un « soyez le bienvenu »; مُنْهُ bienvenue (ar. barb. et rég.). — مَنْهُ se moquer (ar. or.), de مَنْهُ se moquer, railler (ar. rég.). — مَرْهُم panser une blessure, mettre un emplâtre (ar. rég.), de مَرْهُم baume, onguent, de مَرْهُم débiter des mensonges (ar. rég)., de مَخْرُونَ dire un mensonge (ar. rég.).

N° 22. — Adjonction d'un م après la première radicale,

أَمْرُفَ fendre, couper, déchirer (ar. rég.), et شُمُرُف d'où en lambeaux (vêtement) (ar. rég.). — شُمارِف rassemblér, réunir, d'où à la II e f. classique : coudre à grands points (ar. rég.) et شَمَرَ coudre à grands points, faufiler

Yours

(ar. rég.). — المعشف à la IV° f. classique : disperser un troupeau, et المعشف se disperser (ar. rég.). — المعشف s'irriter (ar. rég.) et المعشف s'emporter (ar. rég.). — المعشف avoir peu d'eau (nuage) et المعشف se dissiper (nuage) (ar. rég.). — كُلُك se dissiper (nuage) (ar. rég.). — كُلُك polir, aplanir (ar. rég.), polir, aplanir (Tunis), et المعشف والمعشف والمعشف

N° 23. — Adjonction d'un م après la deuxième radicale,

ضرف couper, couper d'un coup de dents (ar. rég. et bar.); فرش فسم manger des choses sèches, croquer (ar. or. et barb.). فرط déchirer, mettre en pièces une étoffe (ar. or.), et شرط déchirer, mettre en pièces une étoffe (ar. or.), et شرط même sens, déchirer complètement (ar. or. et barb.). و couper (ar. rég.), et فرط couper, rogner (ar. or.); ويا a des oreilles rognées, et par extension de petites oreilles (ar. barb.). و ثار المعالى ثار ألمعالى ثار ألمعالى ثار ألمعالى ثار ألمعالى ثا

N° 24. — Adjonction d'un م après la troisième radicale,

grisonner (ar. rég.), et غَلَص apparaître sur les joues (cheveux blancs) (ar. rég.). — غَلَص فَلْتُ couper la nuque (ar. rég.). — غَلَص serrer avec une corde (ar. rég.), et غَلَص au n° 20.) — خَلْف raser la tête, blesser à la gorge (ar. rég.), et عَلْف égorger ar. rég.), et عَلْف gosier (ar. rég. et barb.). — غَرْد dépouiller, dénuer, écorcer, etc. (ar. rég. et barb.), et عَرْد au n° 20). — فَرَط au n° 20). — فَرَط au n° 20). — فَرَط عَرْد وَرَاد وَرَا

N. B. — Le peut s'ajouter à une racine trilitère sourde en se substituant à la troisième radicale. On a alors un nouveau trilitère équivalent. Ex. : جَذَم et جَذَم couper (ar. rég.).

#### TROISIÈME SÉRIE

Adjonction d'un 😊 (ou, par renforcement, d'un 🖒), d'un ou d'un o.

N° 25. - Adjonction d'un ت initial, تَبْعَعُل.

Forme passive, quelquefois réfléchie, qui semble propre à l'arabe barbaresque jusqu'à plus ample informé. Elle a été signalée par Cherbonneau comme اتبعدل. Mais c'est une erreur. Il n'y a jamais d'alif initial; on dit très distinctement تَعْمَل dans tous les cas. Les exemples abondent.

Ex.: تَكْتُبُ être écrit, s'engager comme soldat. — تَعْنَرُ être compréhensible. — تَعْنَرُ être révoqué. — تَعْنَرُ se casser un membre. — تَكْسُرُ etre accepté, admis, etc.

Voir pour ces formes Cherbonneau (passim, Journal Asiatique), Gorguos, Sonneck (op. cit.). Les deux derniers auteurs sont, comme d'habitude, ceux qui ont le mieux vu ce qu'il en est. Gorguos considère la forme en question comme une modification de la Ve classique.

N° 26. — Adjonction d'un ت après la première radicale, وَتَعَلَّ et par euphonie الْبَتَعَلَ C'est la VIIIe forme classique, aussi employée en arabe parlé, mais non partout. Car si elle est fréquente à Alger, elle est très rare dans le Sud algérien. Dans l'arabe moderne barbaresque elle a souvent un sens pronominal comme la Ve.

Ex.: اشْتُمَال s'envelopper la figure du voile dit اشْتُمَال (alias الشَّهُ) (Alger). انْتُدَ عنه s'étendre à terre (Alger), etc.

Nº 27. — Adjonction d'un ت après la deuxième radicale,

Ex. : مشَّعَتْر lippu (ar. or.); مُشْعَر bord d'une chose (ar. rég.), lèvre d'une plaie, lèvre d'un animal (ar. barb.); مِشْعَر lèvre de chameau (ar. rég.).

N° 28. — Adjonction d'un ت après la troisième radicale,

démon (ar. rég. et parlé); عَفِرت être pétulant, insupportable (ar. barb.), et عَفِر , racine qui, entre autres sens, à celui d' « être terrible, redoutable », etc., soit dans ses verbes, soit dans ses adjectifs (ar. rég.). — زُحُلُط (pour

زملت) rouler sur un terrain glissant et en pente (ar. rég.), et زُمَل ébouler, tomber en s'affaissant (terre) (ar. or.). La racine est régulière.

Nº 29. — Adjonction d'un s initial.

cir. — دُعْلَيب cajoler (ar. barb.), de مُحْدَدُ chérir, désirer, soupirer après, avoir compassion de, etc. (ar. rég. or. et barb.). — دُعْدَشُ brûler faiblement, avoir une flamme vacillante (lampe) (ar. barb.), et مُحْدَدُ avoir la vue faible, avoir les yeux chassieux (ar. rég. et barb.). — دُعْدُ trébucher à chaque pas (ar. rég. et barb.), de مُحْدُدُ trébucher (ar. rég. et barb.). — دُخْدَسُ chercher à tromper quelqu'un (ar. rég.), et مُحْرَبُ الْحَاسُا لاسداس se taire par crainte (ar. rég.), et مُحْرَبُ rester ferme dans un lieu, rester coi, suspendre une affaire (ar. rég.) والمُحْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُلُونُ وَالْمُعْدُونُ وَالْمُعْدُدُونُ وَالْمُعْدُونُ وَال

Nº 30. — Adjonction d'un s après la deuxième radicale,

Ex.: مُشُرُدُ qui a le nez épaté, les narines dilatées (ar. barb.), de مُشُرِدُ ouvrir largement (ar. rég. et barb.). — مُشُردُ d'une insolence excessive (ar. barb.). Dérivation métaphorique probable de شَرُف déchirer, détruire; de même que مُشَرُدُ (même sens) signifie métaphoriquement « être d'une insolence excessive » (ar. barb.). — مُشَرُدمة troupe, escouade (ar. rég.); مُشَرُادم vètements déchirés (ar. rég.), de مُشَرُد déchirer, partager en morceaux, en lam-

Il comb

beaux (ar. rég. et barb.). — زَهْدُر briller, étinceler, être très vif (feu) (ar. barb.), de زَهْر briller, resplendir (ar. rég. et barb.).

Nº 31. — Adjonction d'un ع après la troisième radicale,

Ex.: ڪَصُرُ avoir la rougeole (ar. barb.), de مُصُرُد detre rouge. — عُرُبُ être turbulent, pétulant (ar. rég.); عُرِبُ être gonflé, débordant (torrent) (ar. rég.). — passer outre à une défense, contrecarrer, persister malgré une défense (ar. barb.); عُبُر passer, traverser (ar. rég.).

#### QUATRIÈME SÉRIE

## Insertion d'un j ou d'un J.

N° 32. — Insertion d'un م après la première radicale, وَرَعَلَ. Ce procédé donne des dérivés extrêmement nombreux, tant en arabe régulier qu'en arabe moderne parlé, oriental ou barbaresque.

s'efforcer (ar. rég. et parl.), et جُرُهُ se hâter, marcher vite (ar. rég.). — جُرُهُ se hâter, marcher vite (ar. rég.). — جُرُهُ faire mauvaise mine, avoir l'air rébarbatif (ar. rég.), et جرهام qui agit avec vigueur, lion (ar. rég.). — عَشَفُ (ar. or.), et مَشَفُ (ar. or.) effeuiller un arbre. — عَرْبُ (pour عَرْبُ فَا elargir (ar. rég.), et عَرْبُ مِن مَن avoir un rire moqueur (ar. rég.). — عَرْبُ donne عَرْبُ donne معانبي faux brillant, etc. On a d'autre part عَرْبُ être beau, élégant, etc. (ar. rég.). — عَرْبُ se battre comme un lion (ar. rég.). — عَرْبُ فَا الْمَا مُعْرَبُ عَلَى الله عَرْبُ وَلَا الله عَلَى الله ع

Nº 33. — Insertion d'un م après la deuxième radicale, أَدُعُولُ.

Ex.: زَخُوفِ embellir, orner (ar. rég.), et وَخُرُو être fier, orgueilleux, qui a donné شَرَّة se parer, s'orner (femme) (ar. rég.). — شَمْرُونِ être très élevé (ar. rég.), a donné peutêtre شَمْرُونِ rameau de palmier ou de vigne chargé de fruits (ar. rég.). Ces rameaux étant généralement élevés dans les treilles, toujours, naturellement, dans les palmiers.

. مُعْلَر, après la troisième radicale ر après la troisième radicale .

Ex. : زُغْبُر vêtu d'un tapis, d'un habit (ar. rég.), et زُغْبُر être couvert de duvet, de poil (ar. rég.). — گغبُر se former en boule (ar. barb.); قبرة nœud, nodosité (ar. rég.); شبورة même sens (ar. barb.); et عقبورة donner une forme cubique, rouler; كغب cheville, articulation des os (ar. rég.). — عَذْتُ mêler, mélanger, jeter pêle mêle (ar. règ.), et غَذْتَ troupe de bestiaux (ar. rég.), de غَذْتَ troupe de bestiaux (ar. rég.), et غَذْت أَفْت وَلَم الله وَلَم

Nº 35. — Adjonction d'un J après la première radicale,

Ex.: زَلْغُب: repousser (poil), se couvrir de duvet (poussin) (ar. rég.), et زُفْب وُ être poilu (ar. rég.). — زُفْب أَخْب وُ être plein (ar. rég.), et زُفْب وُ être plein d'eau (torrent) (ar. rég.). — دُلْهُم très sombre (nuit) (ar. rég.) (et اَدُلُهُم الله فَعْم الله وَ وَالله وَ الله وَالله وَ الله وَالله وَالل

Nº 36. — Adjonction d'un J après la deuxième radicale,

Ex.: تَوْهَا d'où تَزْهَا être gras (ar. rég.), et وَهَا وَهَا وَهُا وَدُو être compacte (moelle) (ar. rég.); مزهات très gras (ar. barb.).

- مَنْهُ tailler en pointe (ar. rég.); مَنْهُ couper (ar. rég.).

(Voir aussi le nº 66.) مَنْدُلُف montrer son habileté (ar. rég.), et مَذْنَى être habile (ar. rég.).

Nº 37. — Adjonction d'un J après la troisième radicale.

Ex.: عَفْبُول, suivre, venir après, etc. (ar. rég. et barb.), et عُفْبُول reste de maladie, trace de maladie (ar. rég.). — مُفْبُول tomber, rouler et disparaître (ar. barb.), et دَرْفَل passer vite (homme) (ar. rég.), et دَرْفُل aller vite, se hâter (ar. rég.). وَمُنْبُلُ cohorte, troupe de cavaliers (ar. rég.), et أَفْنُب former une troupe de cavaliers (ar. rég.).

### CINQUIÈME SÉRIE

## Insertion d'un j, d'un س ou d'un ش.

N° 38. — Adjonction d'un j initial, زُبْعُل

Ces formes par j initial sont peut-être les mêmes que les suivantes, par permutation du et du j.

# No 39. - Adjonction d'un س initial, سَفِعُل.

Ces formes sont très abondantes dans le Sud algérien.

Je ne connais que peu d'exemples dans l'arabe littéraire :

— سَلْفُ jeter par terre, de فَلُب renverser. — فَلْب jeter par terre, de أَلْفَى , à la IV° forme « jeter ».

— مَلْمُ On a اسْلُمُ changer de couleur, الْفِي , même sens.

On pourrait encore rapprocher probablement :

وَلَهُ بِ qui a le corps long, élancé (cheval), de الْهُبُ فَاتِهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَلَا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَالَّاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَلَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ و

Dans l'arabe barbaresque :

qui a les dents proéminentes, de مُسَنَدُر qui a les dents proéminentes, de مُسَنَدُر qui a le front proéminent, de نَطَع présenter le front en avant (animal), se présenter de front, se présenter en face, faire face, faire vis-à-vis, etc. (ar. rég. et barb.).

No 40. - Adjonction d'un ش initial, شُعْعُل.

Ex.: فَلُب bouleverser (ar. rég. et ar. barb.); فَلُب renverser (ar. rég. et barb.). — هُفُلُون se boursousser, se

<sup>1.</sup> Cf. l'explication de cette forme dans Wright, A grammar of the arabic language, 2° éd., Londres, 1874, 2 vol. in-8, t. I, p. 76 et Zimmern, Vergleichende Grammatik der semitischen Sprachen, Berlin, 1898, in-8, p. 88-89.

soulever en écailles (ar. barb.), et فَلُبِ écorcer, فَلُبِ فَرَبُ فَرَبُ فَرَبُ أَنْ فَرَابِ أَمْ أَرُف أَنْ فَرَابِ أَمْ أَرُف (ar. barb.), et شَطْرُ frapper, heurter (ar. rég.). — طُرَف déchirer un habit (ar. rég.); مَنْظِير بَرُ même sens (ar. rég.). ونظور pic de montagne (ar. rég.), et نَظُر voir, d'où نَظُر pic, sommet dominant (ar. barb.).

## SIXIÈME SÉRIE

## Insertion d'un ...

N° 41. — Insertion d'un ن initial, نَّهُعَل ou par euphonie

C'est la VII<sup>o</sup> forme classique, très communément employée aussi dans l'arabe parlé.

N° 42. — Insertion d'un ن après la première radicale,

Ce procédé donne de très nombreux dérivés : بُنُطُلُ faire le fanfaron, se poser en héros (ar. barb.); طُلُ être brave, se conduire en héros (ar. rég.). — كَبُلُ séquestrer, emprisonner (ar. rég.), et كَنْبُ mettre au faucon son capuchon (ar. barb.). — عَنْفُ nouer, se former en nœud (ar. rég. et barb.), et عَنْفُ se former (grappe de la vigne) ar. or. et barb.). — عَنْفُ ricaner (ar. rég.). — أَنْبُ être timide, timoré (ar. rég.), et عَنْفُ agir avec lenteur (ar. règ.). — فَنُو marcher à pas rapides, vivre dans l'aisance (ar. rég.); والمُنْدُ marcher à pas larges (ar. rég.). — خَذُو jeter quelqu'un à terre (ar. rég.), et شَهُ même sens.

Nº 43. — Insertion d'un ن après la deuxième radicale,

Procédé qui donne également de nombreux dérivés : فَهُ braire (áne) (ar. rég. et barb.), et شَهُ شُهُ glisser entre les mains (ar. barb.), et سَرُف glisser entre les mains (ar. barb.), et سَرُف faire un nœud coulant (ar. barb.). — مَرُنُ s'étaler, (lit d'un cours d'eau, feuillage d'un arbre) (ar. rég. et barb.), et بَرُنُع fuir à toutes jambes (ar. barb.). — شَرُف surpasser, dominer (ar. rég.), et شَرُف feuilles superflues (ar. rég.). — شَرُف couper, retrancher (ar. rég.), et شَرُف même sens (ar. rég.).

REMARQUE. — Dans certaines de ces formes en بعنل, etc., la nunnation a pu être facilitée par la nature primitive des radicales. Ainsi lorsque la seconde est un ب il peut arriver que le ن remplace celui-ci dans une forme بقا و qui devient بقنكر.

Nº 44. — Insertion d'un ن après la troisième radicale,

Dérivés nombreux aussi : گغبن saliver (ar. barb.), de فعاب bave, salive (ar. rég.). — عرف empêcher, embarrasser, entraver (ar. barb.), de عرف, qui, à la II° forme, a quelquesois le même sens (ar. barb.). — فرع devenir luxuriante, étaler largement ses seuilles (plante) (ar. barb.).; avoir la chevelure abondante (ar. rég.). — فرع à voir clair en passant de l'obscurité à la grande lumière (ar. barb.). — شود mettre de mauvaise humeur (ar. or.), de ما وسود المعادية على المعادية ا

gann y

marcher doucement (ar. rég.). — مَرُج s'élever (ar. rég.); rameau de palmier (ar. rég. et parlé).

#### SEPTIÈME SÉRIE

## .ي ou d'un و Insertion d'un

N° **45**. — Insertion d'un و après la première radicale,

C'est la XVIII forme classique. Elle est très fréquente dans l'arabe du Sud algérien. Mais on en trouve aussi des exemples un peu partout en Algérie. En voici quelques-uns : طَوْبِل produire un bruit de tambour, boiter. — لَمُوبِلُ battre le tambour (ar. rég.). — مُوبِلُ couper au court, de مُوبُلُ être court. — كَوْبُلُ embaumer, empailler un animal, de كَوْبُلُ camphre; rac. : كَوْبُلُ roucouler (pi-geon), de مُرْبُ bourdonner (insecte) (ar. rég.). — طُورُ وَ marcher en وَرُمُ وَلَا لَا اللهُ اللهُ اللهُ وَلَا اللهُ الل

. مُعْدُول ,après la deuxième radicale و nsertion d'un ما Nº 46. — Insertion d'un

C'est la XXº forme classique. Les exemples ne sont pas rares non plus dans l'arabe algérien, surtout dans celui du Sud. On a ainsi: نعورة user de machinations, se montrer inventif, ingénieux, etc.; نعورة (ar. rég.) et نعورة (ar. barb.) noria, machine, etc.; rac.: نعر entortiller, enrouler; مُرْوَى même sens. لهُمُ شُوسُة meurtrir, notamment

à coups de bâtons, rubéfier la peau, la ronger; ronger, meurtrir, détruire (ar. barb.), et cesser, disparaître (ar. rég.), être usé (ar. or.). — گُنون être panard, et گُنون, même sens (ar. rég.) — زُغُنو chanter d'un ton traînard et gémissant, de غز gémir, pleurer (ar. rég.). — گُنون marcher en balançant les épaules; کاهنول partie du dos qui touche au cou, entre les omoplates (ar. rég.). — نُخُنون être orgueilleux, de نُخُوا f. o., même sens (ar. rég.), etc.

N° 47. — Insertion d'un ع après la première radicale,

C'est la XIX° forme classique. Ex.: en arabe barbaresque: كَيْدُ présenter son doigt au feu, pour attendrir une brûlure; كَيْدُ réchauffer un membre malade (ar. rég.). — كَيْزُ têtre rabougri (syn. de كَيْزُ (كُوزُز etre rabougri (ar. rég.). — كَيْزُ lécher doucement, flatter en léchant (animal); المُنْفُ flatter, aduler, et المُخلَف téter sa mère (enfant) (ar. rég.). — فيطانة Arabes de la tente, nomades) planter sa tente en un lieu, camper; فيطانة habiter un lieu (ar. rég. et barb.). — فيطانة وثلث ثولت vibrer; وُنْ sécher (nerf) (ar. rég.). — ومنسؤد se chauffer devant le feu, accroupi, jambes écartées, de مُنْهُ brûler (chaleur), etc.

Nº 48. — Insertion d'un ي après la deuxième radicale,

employée que les précédentes dans l'arabe algérien. Cependant on en trouve quelques exemples : مُعْيَسُ avoir envie de dormir, dormir à moitié; عُعُسُ être somnolent.

Jul Constant

Nº 49. — Insertion d'un ع après la troisième radicale, وَعَمُالُوعَ.

exemples dans l'arabe algérien: کشم passer chez quelqu'un, traverser un lieu dans un voyage, etc.; مشم , même sens (ar. barb.). لا مُنْرَى bavarder sans rime ni raison (ar. barb.), et مَنْرَى même sens (ar. rég.). (Cf. aussi هذرب parler avec volubilité, ar. rég.). — Peut-être aussi faut-il rapprocher کرسی tresses, une corde en halfa (ar. barb.), de مرسی battre, piler, pilonner (ar. barb.), par ce que la préparation complète de bonnes cordes en halfa comporte cette opération préliminaire de la matière première. — فَوْفَى et فَوْفَى أَلْ وَاللَّهُ وَا

REMARQUE. — Toutes ces formes obtenues par insertion d'un ou d'un étant du plus pur domaine classique, on ne saurait assez s'étonner de voir que Cherbonneau les indiquait comme une des particularités de l'arabe barbaresque; et que Beaussier, méconnaissant absolument leur procédé de dérivation, les mentionnant à part, dans son dictionnaire d'arabe algérien, au lieu de mettre chacune dans le même paragraphe que la racine trilitère dont elle dérive si naturellement et d'une façon si évidente; non content de cela, le même auteur les déclarait encore non arabes. Ceci soit dit sans vouloir diminuer les mérites très grands du dictionnaire en question.

Ces formes obtenues par adjonction d'un jou d'un

## TROISIÈME CATÉGORIE

## Quadrilitères dérivés du trilitère par l'intermédiaire d'un substantif ou d'un adjectif.

Nº 50. — خَبْرُج rapporter, moucharder (ar. barb.), de خُبُرُج être informé, par l'intermédiaire de خُبُرجيّ, mouchard (ar. barb.).

## QUATRIÈME CATÉGORIE

# Quadrilitères formés par la contradiction d'une locution.

Nº 51. — Ces quadrilitères, qui ne sont pas très nombreux, appartiennent tout aussi bien au domaine de l'arabe régulier que de l'arabe parlé. C'est donc à tort que Beaussier les donne comme non arabes

1,100 P. 1.

#### Ш

## TROISIÈME CLASSE

#### QUINTILITÈRES

I. - Première Catégorie.

Triplement de la dernière radicale, اَبْعَلُلَّ

Nº 52. — C'est la XXXII° forme classique de certains grammairiens. Inusitée en arabe barbaresque.

II. - DEUXIÈME CATÉGORIE.

Doublement des deux dernières radicales, بُعَلْعُل.

N° 53. — Ex. : عَرْمُوم dur, violent (ar. rég.), et عَرَمُوم etre dur, violent (ar. rég.).

## III. - TROISIÈME CATÉGORIE.

# Redoublement d'une radicale et insertion d'une lettre formative.

1º Première série. — Insertion d'un 😅 initial et redoublement d'une radicale.

On a par ce procédé un dérivé de dérivé; le sens devient passif ou pronominal, de neutre ou transitif qu'il était.

N° 54. — Avec redoublement de la première radicale, لَهُعُمُلَا . (Se reporter au n° 4.)

Ex.: تَفُرُونَا être coupé (ou bien se couper) en petits morceaux; rac. فرط (ar. barb.). — تَطُرُطن , même sens que طرطف et peut-être quelquefois un sens plus accentué

« faire bruyamment explosion » (ar. barb.); rac. طرف. — طرف. طوف. — طرف devenir grêlé par la petite vérole, être grêlé par la petite vérole (ar. barb.); rac. برش. — درب . — Cette forme rentre dans la deuxième classique du quadrilitère.

N° 55. — Avec redoublement de la seconde radicale, تَجُعَّل (Voir le n° 5.)

C'est la Ve forme classique, aussi employée en arabe parlé. Elle peut devenir, en arabe barbaresque comme en Orient (Gaussin de Perceval, Gramm.), comme en arabe régulier (S. de Sacy, Grammaire arabe, 2e éd., I, 220, § 454), البقال Ex.: نسبب chercher des motifs de dispute (ar. barb.), pour نسبب.

N° 56. — Avec redoublement de la troisième radicale, تُعْعَلُلُ (Voir le n° 7.)

- 2º Deuxième série. Redoublement de la seconde radicale et insertion d'un العِعْوَعُل (Voir le nº 5 et le nº 46.)
- Nº 57. C'est la XVº forme classique, inusitée en arabe barbaresque.
- 3º Troisième série. Redoublement de la dernière radicale sans contraction et insertion d'un الْبُعَنْكُل (Voir le nº 7.)
- Nº 58. C'est la XXXº forme classique. Inusitée en arabe barbaresque.

4º Quatrième série. — Insertion d'un 1, d'un z, d'un s ou d'un z avec redoublement de la dernière radicale contractée.

Ce procédé donne des verbes ayant trait à des particularités physiques, comme la IXº forme classique : « couleurs, maladies, qualités, défauts ».

N° 59. — Avec insertion d'un ا, أَبْعَالً ou أَبْعَالً

C'est la XVII° forme classique. (Voir au nº 11 et au nº 8.)
Ex.: كُلُوْ de ramasser, de اكْلُازُ rassembler en un point. —
avoir la chair de poule, de فَشُو écaille. — Exemples cités par M. Sonneck (op. cit.). Cette forme est inusifée, à mon su, dans l'arabe barbaresque.

N° 60. — Avec insertion d'un عِنْ عَالَ (Voir n° 8.)

Egalement inusitée dans l'arabe barbaresque. Ex. اِكْلُكَارَّةُ fondre sur sa proie (faucon). — إِفْسُلُرَّ avoir la chair de poule (Sonneck, op. cit.).

N° 61. — Avec insertion d'un s, اِ فِعَهُلَّ (Voir n° 8.)

أَدْلَهُمْ être très noire (nuit); rac. دُلِم être très noir (ar. rég.).

N° 62. — Avec insertion d'un و الْبُعَدَلَّ , إِنْ الْبُعَدَلَّ . (Voir au n° 15 et au n° 8.)

Inusité encore, à mon su, en arabe de Berbérie. Ex. : عَدْرٌ avoir la chair de poule (Sonneck, op. cit.).

5° Cinquième série. — Insertion d'un et redoublement de la dernière radicale, اِفِيعلّ (Voir n° 8 et 22.)

Nº 63. – أَزْمُهُرَّ briller (étoile); rac. زُهُر briller (ar. rég.).

Remarque. — Les nºs 60, 61, 62, 63 correspondent à la IVe forme classique du quadrilitère.

## III. - QUATRIÈME CATÉGORIE.

Insertion d'une lettre formative redoublée.

Nº 64. — Insertion d'un و redoublé, اِبْعُولَ

C'est la XIII<sup>e</sup> forme des grammairiens arabes. Elle est inusitée en arabe de Berbérie.

## IV. - CINQUIÈME CATÉGORIE.

## Insertion de deux lettres formatives.

Ces formes sont en générale des dérivés de dérivés, donnant un sens passif ou pronominal à un dérivé premier transitif, ou un sens transitif à un dérivé premier intransitif.

Première série. — Par adjonction d'un et d'une autre lettre formative.

Le est le plus souvent initial. Mais il peut aussi se placer avant la première radicale, mais après une autre lettre formative.

Nº 65. — Adjonction d'un نافاعل initial et insertion d'un laprès la première radicale, نفاعل. (Voir n° 10.)

C'est la VIº forme classique, très commune aussi en arabe parlé. Caussin de Perceval (Grammaire) remarque que dans le Coran, aussi bien qu'en Orient, cette forme peut devenir : آجياعل, par contraction du عن avec la première lettre, quand celle-ci est une dentale. Il en est de

même en Berbérie. Ex. : يداعوا ils se citent réciproquement en justice.

Sens : « réciprocité » en arabe barbaresque comme en arabe régulier, « émulation », etc.; تضابح crier, hurler à qui mieux mieux, etc.

N° 66. — Adjonction d'un ت initial et d'un م avant la première radicale, تَدَيَّهُ عَلَّى. (Voir n° 21.)

Forme assez commune dans l'arabe barbaresque. Sens: Faire celui qui a telle qualité ou qui veut faire telle action, se donner pour, etc. C'est la IIe forme classique du quadrilitère, pro parte. — تَصْعَفُلُ faire le raisonnable; rac.: على عند faire le sucré; rac.: على عند (voir عند (voir عند (voir عند في se moquer, tourner en dérision; rac.: منحرف se moquer, persifler, débiter des contes; rac.: منحرف (Voir تنمربط مند). — فرف faire le marabout; rac.: مربط شعر faire le pauvre; rac.: مربط تام faire le pauvre; rac.: مربط مند faire le savant; مند faire celui qui a un membre cassé; rac.: مند faire celui qui a un membre cassé; rac.: مند أواد المناسكة والمناسكة وال

N° 67. — Adjonction d'un ت initial et d'un م après la première radicale, تبوعل. (Voir n° 32.)

ثَكَرْبُس être gâté, abimé, froissé, etc. (syn. de تَكَرُبُس) (ar. barb.); rac. : كَفِس (Voir à كَوبِس)

N° 68. — Adjonction d'un ت initial et d'un ل après la deuxième radicale, تَبُعْلُل (Voir n° 36.)

se dépêcher (ar. rég.); مَذَم, même sens (ar. rég.). — تَكُذُكُ montrer son habileté (ar. rég.); rac. : حَذَف être habile (ar. rég.). — تَزَمْلُون être gras (ar. rég.); زُمِف être compacte (moelle) (ar. rég.).

N° 69. — Adjonction d'un ت initiale et d'un و après la première radicale, تَهُنْعُل (Voir n° 42.)

se faire dorloter, faire la précieuse (femme) (syn. de تَّهُنْهُشُ (ar. barb.); rac. : قَمْ à laquelle appartiennent, en arabe régulier aussi bien qu'en arabe parlé, des sens de « mollesse ». — تَبْنَطُل , même sens que عَنْفُد ; rac. : عَنْفُد Tous ces exemples sont pris à l'arabe barbaresque.

Nº 70. — Adjonction d'un initial et d'un initi

rac.: بورس d'où بَعْرَض cheval, etc. — بَعْرَى , même sens بَعْرَى برس ; rac.: بَعْرَى برس ; rac.: بَعْرَى برس أَطْن برس ; rac.: بَعْرَى برك ; rac.: بَعْرَى اللَّهْ بُرَع ; rac.: بَعْرَى فَلْ اللَّهْ بُرَع ; rac.: بَعْرَى فَلْ faire le tyran; rac.: بَعْرَى فَلْ فَلْتُوا فَلْمُ اللَّهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ بِهُ اللَّهُ اللّهُ اللَّهُ اللَّاللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ

Exemples qui sont pris à l'arabe barbaresque. — تُسُودن être de mauvaise humeur (ar. or.); rac. : سُوْدُن f. o. (voir سُوْدُن).

REMARQUE. — Les nºs 64, 65, 66, 67 correspondent aux Ile formes classiques du quadrilitère.

Nº 71. — Adjonction d'un ت initial et d'un و après la première radicale, تَبُوْعُل (Voir n° 45.)

C'est la XXV<sup>e</sup> forme classique. Il y en a de nombreux exemples en arabe barbaresque.

être embaumé, empaillé; rac. : تَكُوْبُو être embaumé, empaillé; rac. : كَبُو وُلُو devenir rabougri ; تَكُوْبُو (devenir rabougri ; تَكُوْبُو . . كَنْرُ : s'emmitoutsler; rac. : مُكُلُفِ . . كَنْرُ

July James

N° 72. — Adjonction d'un ت initial et d'un و après la deuxième radicale, تَبُعْدُول (Voir n° 46.)

C'est la XXVIIe forme classique. Exemples pris à l'arabe barbaresque : تَنعُورُ s'ingénier, s'évertuer; rac. : نعورُ (voir عُولُ). — (لُهُوثُ s'entortiller; rac. : تَكَهُولُ (voir تَكَهُولُ , syn. de تَكَسُّور — .كهل ; rac. : كهول se rouler sur luimême (serpent); rac. : كَسُو plier en deux, etc. (ar. rég.). — تَرعُوشُ trembler, osciller; rac. : تَرعُوشُ trembler (ar. rég. et ar. barb.).

N° 73. — Adjonction d'un ت initial et d'un ي après la première radicale, تَجَيْعُل (Voir au n° 47.)

N° 74. — Adjonction d'un ت initial et d'un ي après la deuxième radicale, تَبُعْيَل (Voir n° 48.)

C'est la XXVIIIe forme classique. Exemple pris à l'arabe

barbaresque: تَنَعَيْس faire celui qui a envie de dormir; rac. : نَعُس.

No 75. - Adjonction d'un ن initial et d'un و final.

C'est la XXIXe forme classique, تَفَعْلَى (Voir no 49.) تَبُحْرَى prendre le frais, l'air venu de la mer (بَحَرِي); rac.: بَحُر faire le citadin, se fixer dans les villes, prendre les habitudes de citadins, devenir citadin; بَلُد ville. — يَعُربُ s'arabiser; rac. : عَرُبُ مَعُربُ faire le malin, l'entendre; rac. : عَرُبُ s'applique avec assiduité (ar. rég.); تَكُلُّو se charger d'une tâche (ar. rég. et barb.).

2º Deuxième série. — Adjonction de deux lettres formatives sans — initial.

No 76. — Adjonction d'un س puis d'un خ a un trilitère, puis d'un استبعل (Dérivation première.) (Cf. nos 25, 39 et 77.)

C'est la Xº forme classique, employée également, avecles mêmes sens, en arabe parlé.

Nº 77. — Adjonction d'un س initial, puis d'un أستبعول, (Dérivé de dérivé.) (Voir nºs 25, 39 et 76.)

Sens pronominal ou neutre. اِسْتَلْقُى tomber à la renverse (ar. rég.), de سَلْفي faire tomber à la renverse, de لَفِي

Nº 78. — Adjonction d'un س initial, puis d'un ن après la première radicale, السَّفِنْعُل. (Dérivé de dérivé.) (Voir nº 39 et 42.)

tomber à la renverse (ar. rég.), de اَسْلُنْنُهُى à la renserse, de لَنْفِي.

Cette forme correspond à la 3º classique du quadrilitère, pro parte.

No 79. — Adjonction d'un و et d'un غ à un trilitère, اَبْعُوعُل (Voir les nos 15 et 46.)

C'est la XII<sup>o</sup> forme classique. Inusitée en arabe bararesque.

Nº 80. — Adjonction d'un ن, après la deuxième radicale et d'un و final, الْبَعَنْدُمي (Voir nºs 43 et 49)

C'est la XXXI<sup>e</sup> forme classique. Je n'en connais pas d'exemple en arabe barbaresque.

## V. — CINQUIÈME CATÉGORIE.

# Formes pronominales du quadrilitère de la quatrième catégorie.

(Dérivé du trilitère par l'intermédiaire d'un substantif ou d'un adjectif). (Voir n° 50.)

Nº 81. — تَبُرنى devenir paysan, rustre, de بَرَّانى étranger, non citadin (par rapport aux habitants) d'une ville, de بَرَّا d'où بَرَّا dehors (ar. barb.).

## QUATRIÈME CLASSE

#### SEXTILITÈRE

Nº 82. — Adjonction d'un lettre formative redoublée et redoublement d'une radicale, اَفْعَوْعُلُوا.

C'est la XVI° forme classique. Inusitée en arabe barbaresque.

#### QUADRILITERE PRIMITIF

Les procédés de dérivation précédents ne permettent pas de réduire tous les quadrilitères, soit que leur sens et celui des racines dont on pourrait les faire dériver ne concordent pas; soit que les dérivations soient obtenues par quelque procédé non exposé.

Dans le premier cas, cela peut simplement provenir de ce que nous ne connaissons pas dans toute son étendue le sens d'une racine; ou bien de ce que, dans la foule des branches issues d'un tronc unique, quelques-unes seulement nous apparaissent, reproduites dans les dictionnaires d'arabe régulier ou parlé. Mais qui ne sait l'insuffisance des uns et des autres? Qui ne sait combien incomplète encore est l'étude du vocabulaire de l'arabe régulier, celle de tous les dialectes anciens qui ont pu s'y fondre plus ou moins, ou bien se transmettre plus ou moins aussi, sans intermédiaire, aux dialectes modernes? Enfin combien embryonnaire est l'étude de ceux-ci! Or certains sens ont pu préexister, qui se sont perdus complètement; d'autres ont subsisté dans telle région mais non dans telle autre; d'autres enfin sont nés au cours des siècles, sous l'influence des transformations que subit toute langue vivante, qui, fondés sur la logique et découlant d'un sens primitif plus ou moins implicitement contenu dans la racine, serviraient encore bien souvent à élucider la question des dérivations quadrilitères.

Dans le second cas il se peut qu'il y ait des procédés de dérivation qui n'aient pas été exposés dans les pages précédentes, ou plutôt c'est probable. Du moins c'est ce qui semble résulter de la comparaison de formes comme : مُعَدُّرُ couper (ar. rég.); le premier semblant appartenir à une dérivation لَعْبُعُلُ. Et celle-ci ne serait pas impossible étant donné que nous avons déjà et عُمُعُمُلُ et وَعُمُمُكُونَ وَالْمُعُمُلُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُلُ وَالْمُعُمُلُ وَالْمُعُمُلُ وَالْمُعُمُلُونُ وَالْمُعُمُلُونُ وَالْمُعُمُلُ وَالْمُعُمُلُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُلُونُ وَالْمُعُمُلُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُلُونُ وَالْمُعُمُونُ والْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُعُمُونُ وَالْمُ

Nous trouvons aussi en arabe barbaresque دَهْرِج rouler, tomber en roulant et en dégringolant; tandis que la racine d'arabe régulier دُرُجُ nous donne اَسْتَدْرُج faire rouler des cailloux, en parlant par exemple du vent. Il semble donc qu'il puisse y avoir une forme بَهْعَل comme il y a déjà .

Mais je n'ai pas osé fonder sur un seul exemple des lois de dérivation de ce genre, malgré ce qu'elles ont de probable, si l'on admet celles que j'ai exposées précédemment.

Il reste donc, en résumé, des quadrilitères que l'état de nos connaissances ne permet pas de réduire à des trilitères. Mais cela ne veut pas dire, je crois, qu'ils soient définitivement irréductibles. Au fur et à mesure que l'attention se portera davantage sur la question, on parviendra sans doute à les analyser les uns après les autres.

Mais enfin, à l'heure actuelle, il nous reste comme quadrilitères ayant un caractère primitif, au moins provisoire pour une grande partie:

1º Quadrilitères que nous ne pouvons encore ramener à

des trilitères.

2º Quadrilitères issus de mots empruntés à des langues étrangères, comme par exemple فَرَعُد , parmi les verbes, que Cherbonneau dérive de κεραμος, ou بلارج (cigogne, en ar. barb.), parmi les substantifs, que le même auteur dérive de πελαργος.

Nous avons donc des quintilitères dérivés par l'un des procédés classiques de dérivation, ou bien par des procédés analogues à ceux que nous ont donnés tant de formes issues des racines trilitères. Mais leur étude suppose celle des quadrilitères préalablement faite, le triage de ces derniers plus avancé. Aussi crois-je préférable de les laisser pour plus tard.

## CONCLUSION

Il résulte de l'examen des formes dérivées d'une racine : 1º Que jamais, — semble-t-il, — une seule racine n'a donné tous les dérivés susceptibles d'être formés en recourant à tous les procédés de dérivation.

2º Que beaucoup de formes dérivées sont synonymes, comme فَرُطُم et فَرُطُم par exemple, وَ وَعُرُطُم il est possible, ou même probable lorsqu'il s'agit de formes anciennes, qu'elles ont pu coexister dans des dialectes différents pour se voir réunis plus tard quand les écrivains arabes ont composé les dictionnaires avec le manque d'esprit critique qui les distingue. Lorsqu'il s'agit de formes modernes, le fait est patent.

4º Que souvent certaines formes dérivées sont représentées non par des verbes, mais par des substantifs ou des adjectifs.

Cela tient à notre connaissance imparfaite du vocabulaire arabe. Si nous connaissions mieux tous les anneaux de la chaîne, nous retrouverions sans doute plus facilement le point de départ de celle-ci; et, parmi ces anneaux, nous

me co y

retrouverions souvent beaucoup de verbes là où nous connaissons seulement les adjectifs ou les substantifs qui leur correspondent. Enfin il est probable que nous découvririons aussi de nouveaux vocables complétant le tableau des formes dérivées d'une même racine.

6º Il arrive souvent que les différents dérivés n'existent pas à la fois dans l'arabe régulier, ou dans l'arabe parlé, dans une même région, mais qu'ils sont dispersés à la fois et dans les écrits, et dans l'arabe parlé, et dans l'idiome de Syrie ou de Mésopotamie, et dans celui d'Égypte ou d'Algérie. Le fait de les colliger, de les rapprocher, me semble un des moyens les plus propres à éclaircir dans toute son étendue le domaine d'une racine, avec ce qu'elle comporte de sens primitifs explicites ou implicites. C'est un des meilleures moyens de faire progresser l'étude du vocabulaire arabe. Cette manière de faire peut conduire à des résultats intéressants. Lorsque nous voyons, par exemple, deux formes dérivées différentes ayant le même sens, ou des sens voisins, exister l'une en Syrie et l'autre dans le Sud algérien, n'est-il pas naturel d'en conclure que la racine, même quand nul dictionnaire ne la donne, a dû préexister dans l'arabe ancien d'Arabie? Et n'est-ce pas le moyen de rattacher ainsi à une même souche, de restituer à l'arabe, quantité de vocables épars qu'un examen superficiel lui ferait déclarer étrangers? N'est-ce pas une excellente facon de faire l'étude critique d'un idiome? et de mettre en lumière les attaches qu'il présente avec le dialecte originel? L'arabisant qui reconnaît la légitimité des formes telles que بَعْيَل ou بَعْوُل ou بَعْدَل par exemple, si fréquentes dans l'arabe d'Algérie, aura-t-il de ce dialecte la même opinion que celui qui, comme Cherbonneau, prenait ces formes pour une de ses particularités et les pensait dues à l'influence berbère?

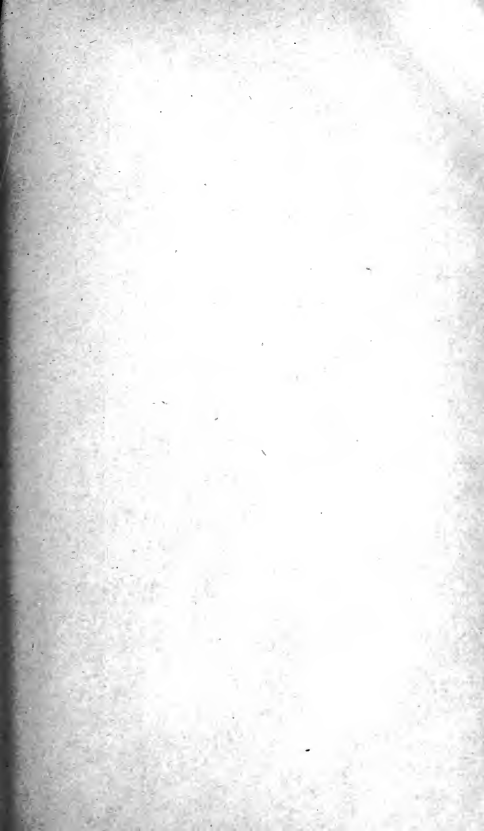
Ne serait-il pas intéressant, pour faciliter les résultats, de voir mentionner dans un dictionnaire, après une racine trilitère, toutes les formes qui en dérivent? On m'objectera la difficulté de retrouver, quelquefois, cette racine primitive. Il est évident d'abord que pour des formes dérivées telles que celles en ou paré ou pour des l'objection ne saurait subsister. Et cependant les dictionnaires les donnent à part, loin de part, loin de part, tandis que, parmi les dérivés de celles-ci, ils nous donneront peut-être quelque mot issu du Turc, du Persan ou du Grec, qui n'y a que faire, et qui devrait avoir sa rubrique spéciale. Pour les autres formes, qu'on s'en tienne à celle dont l'analyse présente un degré suffisant de certitude; qu'on les mentionne même à part, à leur ordre alphabétique, si l'on veut, mais en renvoyant pour les développements à donner, à la racine dont elles sont issues.

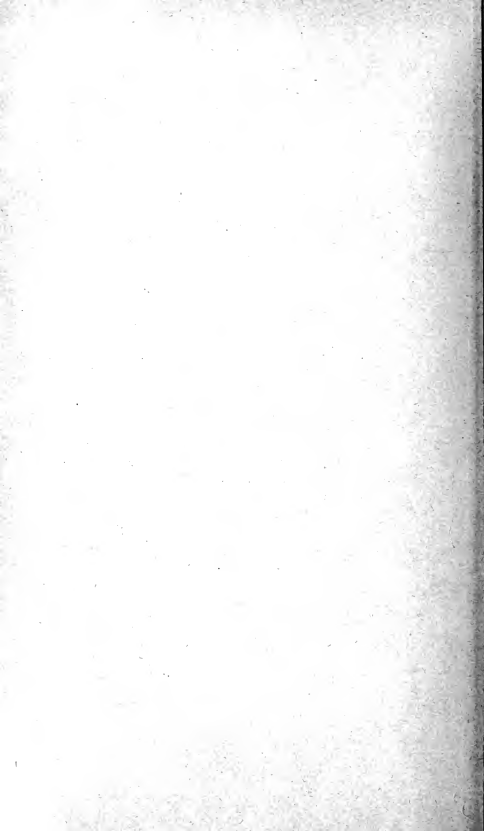
6º Ramener quantité de formes dérivées à une forme trilitère serait-il une difficulté pour le traducteur? Je ne le crois pas, surtout si l'on admet dans les dictionnaires la disposition que plus haut j'indiquais, mentionnant ceux des quadrilitères ou des quintilitères dont l'analyse présente des difficultés à leur place alphabétique, avec renvoi

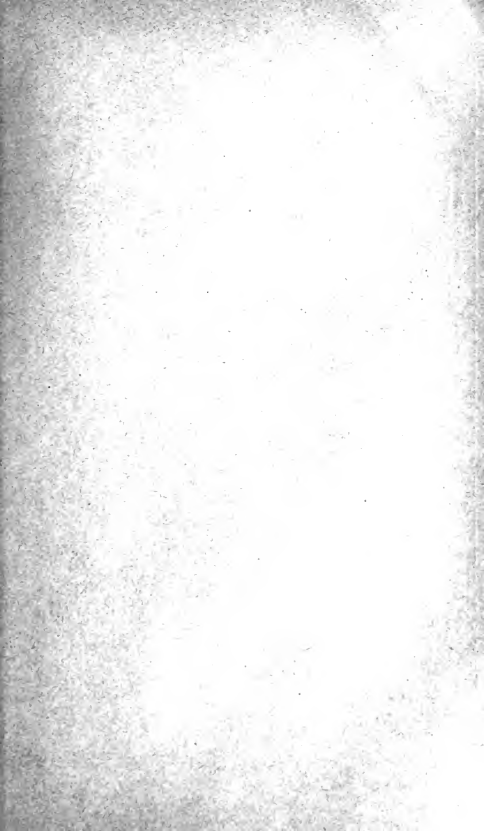
<sup>1.</sup> Par exemple le Vocabulaire des Jésuites de Beyrouth met le mot سَغُلُب slave, dans le même paragraphe que سَغُلُبُ renverser, comme s'il appartenait à la même racine.

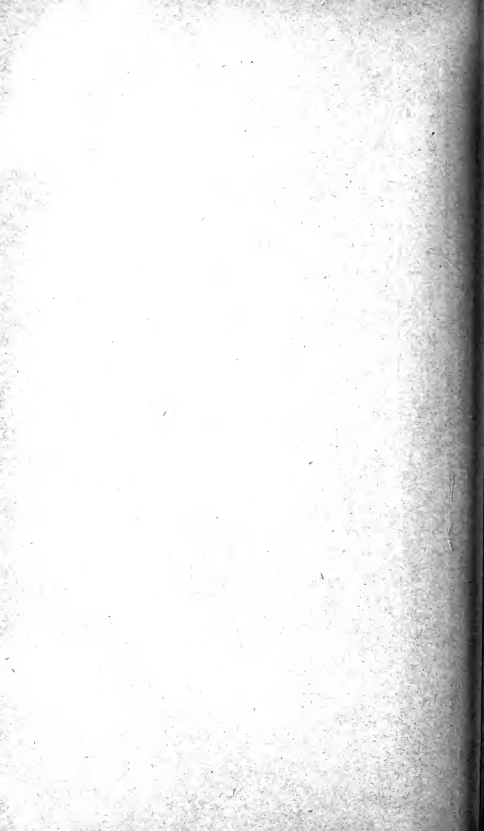
à la racine pour leur étude. Ce serait une habitude à prendre. En revanche, il en résulterait dans l'esprit de l'étudiant une idée bien plus juste du sens de la racine; il prendrait, sans s'en apercevoir, l'habitude de ramener des formes à première vue complexes et dont il ignore le sens, à d'autres beaucoup plus simples, qu'il connaît. Et cela le dispenserait souvent d'avoir recours au dictionnaire.

7º On a vu plus haut que j'ai réuni dans une même série les dérivés où jouent un rôle l'I, le ج, le ج; puis le ب et le م, le بن, le غ, etc.; — le ف, le غ, le غ, etc.; — le ف, le غ, le خ, le خ, le خ enfin le J et le و et le و. — C'est que, on le sait, ces lettres permuttent souvent entre elles, soit dans l'intérieur d'un même dialecte, soit, plus souvent, en -sont évi فرض et فرط sont évi فرط sont évi demment le même mot; si le de et le ont ainsi pu permuter anciennement, dans les vieux dialectes d'Arabie, fait que confirment les listes de mots de Ch. Hubert (Exploration de l'Arabie), ne voyons-nous pas encore de nos jours les gens d'Alger dirent سريط alors que ceux du Sud-Algérien disent مريض. Et si, dans l'étude des racines, nous tenions compte encore de ce fait, nous aurions ainsi très souvent le moyen de reconnaître l'analogie de bien des mots, comme لَصِف ,لَسِفَ ,لَـزِنَ , sans avoir besoin de recourir au dictionnaire. Et cette nouvelle simplification, combinée avec celle que j'exposais dans l'alinéa précédent, - et qui peut résulter de l'examen de toute l'étendue du sens d'une racine, présenté avec le tableau de tous ses dérivés, - restreignant encore le nombre des racines primitives, permettrait plus facilement à la mémoire de les retenir; l'intelligence venant au secours de cette même mémoire, l'étudiant se reconnaîtrait plus aisément au milieu de cette nuée de mots difficiles qui composent le vocabulaire arabe, et dont le nombre immense fait frémir le plus intrépide.









# LA POÉSIE ARABE ACTUELLE A BLIDA

## ET SA MÉTRIQUE

PAR

### J. DESPARMET

## INTRODUCTION

Sur quels principes métriques repose la poésie populaire arabe? Est-elle fondée toute entière sur la quantité ou durée relative des syllabes? A-t-elle pour base la numération des syllabes accentuées comme certains genres de poésie allemande ou anglaise? Ou son système s'appuie-t-il sur le nombre des syllabes toniques et atones? Ou bien encore, combinant l'accentuation avec le syllabisme, relève-t-elle de cette classe de poésies modernes où l'on peut définir le vers : un nombre déterminé d'accents dans un nombre fixe de syllabes?

Il semble que cette question préliminaire devrait être tranchée depuis tant de siècles que les indigènes chantent passionnément leurs poésies, et tant d'années que les orientalistes les entendent. Cependant je n'ai trouvé la solution de cette question ni chez les Arabes ni dans les livres des savants européens.

Si vous questionnez les indigènes, vous trouvez qu'ils distinguent le chi'r du klâm: Les plus savants vous expliqueront que le chi'r est mouzoun, c'est-à-dire « pesé, cadencé » et que la scansion (teqti') le décompose en boh'our ou mètres classiques, déterminés par les Arabes des anciens temps. Quant au klâm il est melh'oun, c'est-à-dire non conforme aux règles du chi'r. Or, pour la raison musulmane, ce qui n'est pas conforme à la loi est

sans loi. Aussi, illettrés ou instruits, les musiciens et les poètes eux-mêmes ont-ils un sourire d'ironie quand nous nous obstinons devant eux à chercher la mesure d'un vers populaire.

Je ne connais pas non plus d'orientaliste européen qui ait donné une théorie générale de la métrique populaire. Peut-être la rareté des textes publiés n'a-t-elle pas encore permis cette généralisation. Mais quelques savants ont formulé leur opinion sur le mètre de tel ou tel genre. En premier lieu Ad. Hans Stumme dans son beau livre: Tunisische Märchen und Gedichte (Leipzig, 1893), reconnaît formellement le vers iambique dans le genre 'aroubi dont il donne 87 spécimens. Cependant il semble avouer dans une note que la scansion de l'aroubi par l'iambe ne va pas sans quelque difficulté. « Le mètre, dit-il (p. x11 de la préface), est employé avec assez de précision. L'accent métrique ne coïncide pas toujours avec l'accentuation du même mot en prose. Qu'on ne s'étonne pas de trouver parfois des fautes. Il y a souvent, par exemple, deux syllabes non accentuées au lieu d'une. Sans doute qu'ici le chant observe le mètre mieux que le texte ». Pour les autres poésies qu'il publie dans le même livre, Stumme semble renoncer tout-à-fait à en donner une explication métrique: « Les mètres de ces poèmes, dit-il, sont différents pour chacun; ni leurs auteurs ni personne à Tunis, ne pourrait leur donner un nom. Il s'agit de vraie poésie populaire et le poète a chanté suivant que la Muse lui a mis les mots et la mesure sur les lèvres » (p. xiv ibidem).

M. Marçais, qui a suivi la voie de Stumme, dans un livre dont on peut dire déjà qu'il a fondé l'étude de l'arabe dialectal en Algérie, (Le Dialecte arabe de Tlemcen, Paris, Leroux, 1902), sur la question de la poésie populaire, commence, comme Stumme, par proposer un mètre classique; mais, après examen, il aboutit aux mêmes restrictions: « Beaucoup des vers du haufi donnés plus loin, écrit-il p. 208-209, paraissent, en tenant compte des licences de la poésie vulgaire, pouvoir se scander sur un mètre basit

ainsi constitué ----|---|; rarement ----1--11---- ». Mais il ajoute: « une telle scansion s'applique, par exemple, parfaitement à la pièce 2 qu'on peut considérer comme ancienne, de ce fait qu'il y est question du sultan qui règne à Tlemcen... Dans d'autres plus récentes le mètre basit est, par contre, difficile à rétablir, et aucune scansion un peu régulière ne paraît pouvoir s'appliquer ». Pour les « Chansons et rondes d'enfants » qu'il donne après les pièces du genre h'aufi, M. Marçais, comme avait fait Stumme pour les chants populaires, abandonne toute idée de scansion métrique. Il déclare, fort justement selon moi, que : « ces pièces ont une métrique fondée sur le rythme et l'accentuation ». Mais quel est le rôle de cette accentuation? ce rythme est-il fondé sur la quantité ou sur le nombre ou sur l'accent? C'est le problème même et je ne vois point dans son livre qu'il en indique la solution.

Plus précis et plus heureux a été M. René Basset dans sa Complainte arabe sur Mohammed et le chameau (Florence, 1902). Il a dégagé nettement le redjaz medjzou dans son texte. Mais il faut remarquer que ce n'est pas une chanson d'un caractère nettement populaire ni moderne : elle relève plutôt de l'époque médiévale et de la littérature post-classique que de la poésie vulgaire actuelle.

En somme, malgré le mérite de ces tentatives partielles, on ne peut pas dire que les principes métriques, sur les lesquels repose la poésie arabe populaire, soient établis. Et c'est, selon moi, ce manque de principes qui a retardé jusqu'à nos jours la publication de cette littérature si riche en genres, si abondante en œuvres, si instructive par ses documents humains, si intéressante par son actualité. Sans doute quelques bons esprits, soutenus par la connaissance de la langue et la discipline critique que donne l'habitude des méthodes européennes, ont publié quelques textes d'une correction remarquable quoique toujours inférieure à la certitude scientifique (Delphin et Guin, Notes sur la poésie et la musique arabes, Paris, Leroux, 1886; Ben

Cheneb, Itinéraire de Tlemcen à la Mecque, Alger, Jourdan, 1901; Alfred Bel, La Djazia, Paris, Imp. Nationale, 1903; Sonneck, Six chansons arabes en dialecte maghrebin, Paris, 1899, Extrait du Journal asiatique; Sonneck, Chants arabes du Maghreb, Paris, Maisonneuve, 1902). Mais on comprend quels dangers peut faire courir à des éditeurs moins circonspects, l'ignorance du principe fondamental de toute édition poétique. Une publication récente nous en donne un exemple. C'est en grande partie pour s'être pressé de publier les chants de l'Andalousie avant que leur métrique ait été déterminée, que Yafil, le récent éditeur du Klâm el Andles<sup>1</sup>, manquant de tout critérium pour l'établissement de ses textes, s'est vu réduit à publier simplement ses cahiers de chanteur indigène et ceux de ses confrères. Or, qui ne sait ce qu'est un zmâm ou recueil arabe? Les poésies légères, particulièrement, sont transcrites de génération en génération par des musiciens presque illettrés ou des adolescents curieux de poésie sensuelle. Ces copistes, loin de se piquer de la moindre critique, n'ont pas même le souci de comprendre. Le public indigène, lui même, content d'une sensation d'ensemble, ne réclame jamais l'intelligence du détail. Ils n'ont qu'un but, celui de copier servilement leur texte, assez mal écrit d'ordinaire, consignant ainsi, avec leurs propres fautes, celles de leurs devanciers. Aussi un zmam peut-il se définir : le dépôt fidèle des innombrables déformations qu'un texte a subies depuis son auteur. Il ne faut pas se dissimuler, et la publication de Yasil le démontre sussisamment, que les poésies populaires, pour peu qu'elles soient anciennes, ne peuvent affronter la publicité que si on parvient à les dégager de ces couches successives d'altérations qui en font des énigmes inintelligibles, même pour les indigènes; ce qui revient à dire, que la poésie populaire maghrebine abandonnée à une décomposition pro-

<sup>1.</sup> مجوع الاغان من كلام الاندلس, Yafil et Seror, 16, rue Bruce, Alger.

gressive, est perdue pour nous au point de vue littéraire, si la critique européenne ne la dote promptement d'une méthode propre à sauvegarder son intégrité et, au besoin, à la lui restituer scientifiquement.

Le fondement de cette méthode doit être nécessairement la constitution de la métrique populaire. La question est pressante car elle est réclamée non seulement par l'intérêt de la poésie populaire qu'il ne nous convient pas de laisser périr sous nos yeux, mais aussi par la renaissance qui semble s'annoncer dans les études d'arabe dialectal après les travaux de Stumme, de Marçais, de Doutté, etc. C'est pourquoi, consultant le besoin du moment plus encore que mes forces, je me permets, nouveau venu parmi les orientalistes, non pas de hasarder une théorie, ni de formuler des principes, mais de présenter à l'appréciation des membres du XIVº congrès, un certain nombre de pièces de poésie (62 pièces) scandées d'après des méthodes nouvelles, en leur laissant le soin de juger en dernier ressort si ces méthodes doivent être accueillies favorablement, ou partiellement réformées, ou totalement rejetées; bien payé de ma peine, en définitive, si, sans avoir résolu le problème, j'ai pu contribuer à le poser.

Le plan que j'ai suivi, un peu lâche, sinon vaste, offre du moins l'avantage d'assurer à une question aussi générale la latitude dont elle a besoin. Je me suis abstenu d'écrire une étude littéraire ou une thèse scientifique : je ne donne ici qu'un recueil de poésies, une chrestomathie des chants de Blida à une époque donnée. J'ai réuni les poésies qui

1. Quelle est de nos jours l'activité poétique d'une petite ville arabe? Pour répondre à cette question, il est bon de donner la liste des poètes de l'époque ainsi que le nombre des chanteurs et musiciens blidéens.

Poètes. — 1º Si Qaddour ben Akhlifa, né entre Coléa et les Hadjoutes, mort vers 70 ans, en 1897? vécut à Blida. — Marchand de légumes au marché arabe, ancien régulier d''Abd-el-Qader; a écrit des medh' sur les saints locaux: Sidi Ah'med el Kbir, Sidi Mousa, Sidi Ya'qoub, etc. — A écrit en vers des ghazaouat ou récits des guerres qu'il transcrivait de l'arabe régulier des livres, en poésie populaire, (Ex.: Ftouh' el lamen). — A composé des satires, sur les tristesses de l'époque présente, la

jouissaient de la vogue en l'an 1904, sans me soucier de leur origine, soit qu'elles aient été composées à Blida, soit qu'elles y aient été importées, qu'elles soient modernes

décadence des mœurs, le respect des enfants envers leurs parents, etc.

ou exhortation.) وعظ (Satires du genre)

2º Echcheikh Qaddour ben Gâli, né à Alger, mort vers 60 ans, le 31 mars 1905 à Blida. — Chanteur : se réclamait pour les chants andalous de Mnemmech dont il aurait été l'élève avec Sphindja (d'Alger), aurait voyagé à Tanger pour grossir son recueil. — Musicien : jouait de la kamendja, du rbab, de la kouitra, etc. — Compositeur de musique. — Poète : a écrit des h'aouzi et des 'aroubi sur le vin et l'amour. — Métier : faisait sur la fin de ses jours des guitares en carapace de tortue (فنيبرى).

3º Si Ah'med el Qsentînî, né à Blida de parents constantinois venus à Blida en 1832, a environ 60 ans. — Métier: iqqach, c'est-à-dire diseur de bonne aventure, vendeur de remèdes magiques, etc. — Chanteur de medh' chez les Beni Khalil (Boufariq), il s'accompagne du deff et est soutenu par un guecçâb. — Instrumentiste: joue de la kamendja, de la kouitra, du qanoun, du t'âr, de la darbouka dans les soirées à Blida. — Poète: a écrit des medh' sur les saints et des satires personnelles (genre

4º Qardjadj, de la tribu de Ghellaï, au sud-est de Blida, serait actuellement en prison pour escroquerie. Cultive la satire.

5º El 'Arbî el Ghellaouï, même tribu. — Maçon de son métier, écrit des satires personnelles; élève de Sidi 'Achour, zaouia au sud de Dalmatie.

6º Ah'med el Baï, né chez les Beni Salah', élève de la zaouia de Sidi Ah'med el Kbîr, a environ 45 ans; travaillait à une papeterie française quand Ah'med el Kbîr lui apparut en songe et lui ordonna de se faire meddah'. En un an il apprit son nouveau métier de Si Ah'med el Qsentini. Fort demandé pour les fêtes chez les Beni Khalîl et les Hadjoutes. Au mois de ramdan il chante des medh' dans les cafés maures de Blida. Un des rares chanteurs qui vivent de leur métier.

7º Parmi ceux qui écrivent des qçaïd ou chants en vers classiques, il faut citer Si Moh'ammed ben Sidi 'Abd el 'Azîz, fellah' ayant des terres aux Oulad Meriem, du côté d'Aumale, habitant Blida. — Il célèbre le prophète et les saints en arabe régulier. — On pourrait signaler des poésies contemporaines écrites dans le style et la métrique andalous.

Liste des chanteurs. — Mdadh'a, chanteurs de medh'. — 1° Ah'med el Qsentini (voir parmi les poètes). — 2° Son frère Moh'ammed el Qsentini, coiffeur. — 3° Si Ben 'Aïssa Mouloud, qui a eu pour maître Mançoura, qui fut le meddah' de Blida comme Ben Ismaïl le fut d'Alger. — 4° Si Moh'ammed el Ouçîf, savetier de son métier, élève d'El Qsen-

ou anciennes, ne leur demandant que d'avoir répondu au goût des indigènes pendant le cours de cette année. Les genres littéraires figurant dans cette revue sont plus nombreux qu'on n'aurait pu le soupçonner; et il en est qui sont signalés ici peut-être pour la première fois, par exemple, la bougala, la poésie badine (mod'h'ika), la satire personnelle en arabe vulgaire (hidja). Dans chaque genre je produis un ou deux spécimens, — ou davantage suivant leur

tini. — 5° El Baï (voir poètes), Si Moh'ammed Salam. — 6° El h'adj Ekhlîl, menuisier. — 7° Si 'Ali Bouchâchi, chante chez les Beni Khalîl et les Hadjoutes. — 8° Qerdjadj chez les Ghellaï et les Beni Salah'.

Chanteuses: 1º El Hadjdja, décédée. - 2º Chrifa.

Viennent d'Alger: Sfindja, Qouider ben Sm'aïl, Mostfa Ennad'or, Mostfa Eddrouich, Qaddour Tebri, etc. Ajouter un nombre considérable de chanteuses nomades surtout du département d'Oran.

Le prix d'un meddah' et de sa troupe d'instrumentistes est de 20 à 30 francs par nuit. Les mdadh'a étrangers prennent 40 francs. Le ghennaï est payé au minimum 40 ou 50 francs sur lesquels il donne 20 francs à la femme qui l'accompagne. Si Mah'moud a été payé bien plus cher. Ordinairement le chanteur chante des medh' jusqu'à minuit (iemdah'), puis il chante des chansons du genre lèger (ighennt).

Ghennaın - Chanteurs érotiques - 1º Le plus justement renommé est Si Mah'moud ben Sidi S'aid Geddoura, né à Alger, environ 35 ans, élève de Yamina, la chanteuse algérienne, pour la kamendja; joue aussi du rbab, etc. Chanteur plein de goût des chants Andalous. C'est à lui que j'ai emprunté les premiers chants Andalous qui aient été publiés (cf. le Journal le Tell de l'année 1904). Son répertoire très riche se compose de tous les genres : ghernata, medh', h'aouzi, 'aroubi, etc. -2º Son frère Mostfa ben Sidi S'aid (25 ans) joue de la gouitra et du djouag. - 3º Khlil ben Djelloul, chanteur, joueur de kouitra et de snitra (mandoline). Ces trois premiers chanteurs forment une ala (troupe). -4º Si Qaddour ben Gali qui vient de mourir (voir poètes), jouait de la kamendja, rbab, kouitra, ganoun, ghaïta, djouaq. Il venait le second après Si Mah'moud. - 5º Kenidchou, chante. - 6º Si Qaddour ben 'Adoul, chante et joue de la kamendja, ghaïta (60 ans). - 7º Mali Ah'med ben Hamoud, chante, joue du gonibri, kamendja. - 8º Ben Youssef ben Djelloul, kamendja. - 9º Ben 'Aissa Eçbah'i, kamendja, kouitra, chante. - 10° Ic'h'aigl l'israélite, kamendja, chante au café-concert. - 11° Boubbach, kamendja. - 12º Moh'ammed el Ouharani, kamendja, qanoun, kouitra. - 13º Qaddour Echcherchâli, kamendja. - 14º Qaddour Esbaliouni, espagnol, snitra (mandoline). Ces cinq derniers sont instrumentistes au café-concert arabe de Blida.

longueur — que je scande, que je transcris en caractères européens et que je traduis en français.

Je ne m'occupe pas des affinités littéraires des genres : ne considérant ici que la question du rythme, je les range d'après leurs principes métriques. Je reconnais ainsi trois groupes différents de poèmes offrant un caractère métrique particulier. Je les rassemble sous les titres de : poésie néo-classique, poésie andalouse et poésie maghrebine. La poésie néo-classique est caractérisée par la langue classique et la métrique classique avec les seize mètres consacrés par la tradition. Elle est représentée dans la littérature courante actuelle par des fragments des anciens poètes, surtout pour ce qui regarde la poésie légère, et, pour l'inspiration religieuse, par des œuvres modernes quoique de forme antique où l'on pourrait aller chercher la pensée de l'islam. - La poésie andalouse est également sondée sur la quantité, mais une quantité en rapport avec la prononciation du temps et du pays (Andalousie, moyenâge). Sans abandonner les mètres anciens, elle en a acquis de nouveaux qu'elle emploie de prédilection. Elle se plaît à des combinaisons artistiques de mètres, de rimes et de strophes. La langue, qui naturellement est celle de l'époque, est une forme de l'évolution de la langue classique qui intéresse le dialecte maghrebin. L'inspiration roule sur le vin, l'amour et la nature. - J'ai laissé dans mon travail la plus grande place à la poésie populaire du pays que j'appelle, après Sonneck, la poésie maghrebine. Elle est écrite dans la langue vulgaire, soit qu'elle s'élève. au style moyen عربية عوسطة, dans les œuvres pour ainsi dire classiques en arabe dialectal des Ibn Emsaïb, El Akh'al, Ettrigi, Ibn Sahala, El Maghraoui, etc.; soit qu'elles soient exposées dans les dialectes locaux et contemporains. En général, la poésie maghrebine s'exprime dans la langue que l'on appelle à Blida el 'arbiia el berberiia, l'arabe berbérisé. Cette langue a totalement perdu la déclinaison classique, les anciennes formes de conjugaison et presque toutes les voyelles brèves atones des

mots, etc.: aussi se refuse-t-elle à entrer dans le moule des anciens mètres aux exigences trop délicates. Succession presque ininterrompue de syllabes prosodiquement longues dont l'accent gradue l'intensité, elle ne peut se plier qu'à cette sorte de rythme qui est fondé sur l'accent et le nombre des syllabes. La caractéristique générale de cette poésie, selon moi, serait le vers numérique comme semblent le démontrer les spécimens nombreux que j'en donne avec leur scansion syllabique.

En somme, au point de vue de la structure du vers, la poésie Néo-classique et la poésie Andalouse dépendraient de la poésie métrique (mouzoun); et la poésie populaire maghrebine, le klâm melh'oun, serait une poésie rythmique. Elle serait fondée sur la numération des syllabes accentuées et comptées conformément à la prononciation dialectale.

## CHAPITRE I

## POÉSIE NÉO-CLASSIQUE

a) chi'r'. —  $\beta$ ) dou'â. —  $\gamma$ ) l''arousi.

A

طَوِيلَ مِنَ السِّحْرِ الْمُبِينِ تَبِينُ \* لَهَا فِي حَرَكَاتِ الْجُعُونِ سُكُونُ عُيْونُ سُكُونُ الْجُعُرُا بَيْكُونُ الْهَوَى \* تَفُولُ لَهُ كُنْ مَّغْرِمًا بَيْكُونُ إِذًا أَبْصَرَتْ فَلْبًا خَلِيّاً مِنَ الْهَوَى \* تَفُولُ لَهُ كُنْ مَّغْرِمًا بَيْكُونُ

#### TRANSCRIPTION

'oïoûnoun mîn essih'ri lmoubîni tabînou — lahâ fi h'arakâti ldjofoûni sokoûnou — idza abçarat qalben khaliien mîn elhaoua — taqôulou laou koun moghrimen faïakoûnou.

#### TRADUCTION

Ses yeux se distinguent par une magie évidente<sup>2</sup> — Seuls, les mouvements de leurs paupières nous donnent quelque

1. Ce sont des vers d'auteurs, classiques pour la plupart, et toujours en arabe régulier, que les musiciens, dans une assemblée de gens instruits, intercalent entre deux morceaux plus étendus, ou qu'ils chantent comme préludes. Ce même rôle de rapide intermède et de prélude est joué par le ctah' dans la poésie rythmique. Le chi'r n'est à sa place qu'entre deux poésies de caractère métrique, ordinairement des chants andalous.

Le chi'r peut offrir tous les mètres classiques, plus ou moins défigurés.

2. Jeu de mots entre المبين et

répit<sup>1</sup>. — S'ils regardent un cœur libre d'affection — lls lui disent « sois amoureux », et il l'est<sup>2</sup>.

شعر

أَيَّا مَنْ حَازَ كُلَّ الْحُسْنِ طُلِّا \* وَيَا خُلُو الشَّمَاثِلِ وَ الدَّلَالِي جَمِيعُ الْحُسْنِ فِي عُجْمٍ وَ عُرْبِ \* وَ مَا فِي الْكُلِّ مِثْلُكَ يَا غَزَالِي جَمْعِ الْحُسْنِ فِي عُجْمٍ وَ عُرْبِ \* وَ مَا فِي الْكُلِّ مِثْلُكَ يَا غَزَالِي فِأَعْظِمْ يَا مَلِيحَ عَلَى مُجِبِ \* بِوَعْدِكَ أَوْ بِطَيْقِ مِنْ خَيَالِي فِأَعْظِمْ يَا مَلِيحَ عَلَى مُجِبٍ \* بِوَعْدِكَ أَوْ بِطَيْقِ مِنْ خَيَالِي حَلَّا لِي فِيكَ ذُلِي وَ اجْتِصَاحِي \* وَ طَابَ لِمُثْلَتِي سَهْرُ اللَّيَالِي حَلَا لِي فِيكَ ذُلِي وَ اجْتِصَاحِي \* وَ طَابَ لِمُثْلَتِي سَهْرُ اللَّيَالِي فَهُمُ اللَّيَالِي فَهُمُ اللَّيَالِي وَهُمَا اللَّيَالِي وَهِي وَ مَالِي وَهُمَا اللَّيَالِي وَمَنْ الرَّجَالِي وَمَنْ الدَّنْيَا نَصِيباً \* وَ أَنْتَ أَعَرْ مِن رَّوحِي وَ مَالِي

#### TRANSCRIPTION

Aïâ men h'Aza koulla lh'osni t'ourren — oua iâ h'oloua chehmâili oua ddalâli — djamî'ou lh'osni fi 'odjmin oua 'orbin — oua mâ filkoulli mitslouka ia ghazâli — Faâ't'if ia malîha 'ala moh'ibbin — biou'adika âou bît'aïfîn min khaiâli—hâ'la lî fîka dzelli oua ftid'âh'i—oua t'âba limoqlati çaharou ll'aiâli — famâ ânâ fîka aououalou mostahâmin — fakem qabli qatalta mîn erridjâli — rad'aïtoukalî mîn eddounia naçîben — oua enta â'azzou lî mîr roûh'i oua mâli —

#### TRADUCTION

Toi qui as accaparé toutes les séductions du monde — qui exerces un charme si doux par tes qualités et ta coquet-

<sup>1.</sup> Antithèse et allusion grammaticale سكون et حركات.

<sup>2.</sup> Allusion à la puissance créatrice de Dieu.

terie, — on trouve tous les genres de beautés chez les Barbares et les Arabes, — mais chez eux tous, il n'y a personne qui te ressemble, ô ma gazelle. — Accorde, ô belle, à un cœur épris — une promesse de toi ou une visite de ton fantôme (en rêve). — Tu m'as fait trouver de la douceur dans l'humiliation et dans la divulgation de mon secret; — tu as appris à ma paupière à aimer les insomnies. — Et je ne suis pas le premier qui ait perdu la raison pour toi. — Combien avant moi as-tu tué de cœurs vaillants? Je t'ai agréée comme ma part de bonheur dans ce bas monde; — Tu m'es plus chère que ma vie et mon bien! —

سریع رِیئے الصَّبَا یُہْدیِ اِلَیَّ نَسِمْ ﴿ مِنْ بَلَدَةٍ فِیَهَا ٱلْحَبِیبُ مَفْیم یَا رِیئے فیِک مِنْ حَبِیبِی عَلَام ﴿ ٱتَعْلَمُ مَتَی یَـکُـونُ قُـدُومُ

#### TRANSCRIPTION

rîh'ou cçabâ iouhdî ilaïia nasîm — mîn baldatin fîhâ lh'abîbou moqîm — îa rîh'a fîka mn h'abîbî 'alâm — ata'lamou mata iakoûnou qoudoûm.

#### TRADUCTION

Le zéphyr m'apporte des souffles — du pays où vit mon ami — O vent, je reconnais en toi des signes qui viennent de mon ami. — Sais-tu à quand sa venue? بسيط

 قَادًا قَامَتْ لِغَيْبَتِكَ الدَّنْيَا عَلَى سَانِي

بَأَصْبُحُ الْكَاسُ غَصْبَانَ • عَلَى السَّافِي

وُ أَفْسَمُ الرَّاحُ أَلَّا ، يُطِيبُ لُنَا

حَتَّى يَسِينْ وَجْهُكَ الصَّبِيحُ بِالْإِشْرَافِي.

#### TRANSCRIPTION

(qad)<sup>1</sup> qâmet lighaïbatika ddounia 'ala sâqin — faâsbah'a lkâsou ghad'bâna<sup>2</sup> 'ala ssâqi — oua âqsama arrâhou allâ<sup>2</sup> iat'îba lanâ — h'atta iabîn' oudjhouka çeabihou bilichrâqi<sup>2</sup>.

#### TRADUCTION

Quand tu disparais le monde entier se dresse (sur la jambe) en émoi; le verre se trouve en mésintelligence avec l'échanson; le vin jure de ne plus nous plaire, jusqu'au moment ou reparaîtra ton visage brillant de l'éclat du levant.

- 1. Mot ajouté par le chanteur par ignorance du rythme.
- 2. Le chanteur prononce فُغُبُانُ
- 3. Il manque une syllabe.
- أَجْزُمْ تُسْلُمُ Suppression de la voyelle finale d'après le principe. أُجْزُمْ تُسْلُمُ
- 5. La finale & ne compte pas.

В

#### Qaçida d'inspiration scolaire. Mètre redjez.

# دُعَآء الصَّبْيَانَ فِي الْهَكَاتِبْ يَوْمَ الْجُمُعَت

أَفِضَلُ مَا يُتَّلَّا وَمَا يُفَالُ \* وَخَيْرُ مَا يُنْفِقُ فِيهِ الْمَالُ فِرَاءَةُ الْفُرْءَانِ عِنْدَ النَّاسِ \* كَدذَا رُوَوًا أَثِدَّمَةُ الْدِفِيَاس لَيْسَ عَلَى الأَرْضِ يُرا كُمِثْلِهِ \* سَبْعِينَ أَلْهَا يَشْهَعُ مِنَ امْلِهِ ولاً يُحَاسَبُ وَلاَ يُسسَالُ \* أَهْل الرِّوَايَةِ جَمِيعًا فَالُوا وُ مِي رِوَايَةٍ أَتَتَ عَن خُلْفِ \* يَشْفِعُ مِي سَبْعِينَ أَلْفِ أَلْفِ وُ فَالُوا أَيْصا كَامِلُ الْفُرةِ إِن \* يَشْبَعُ فِي الْفُرْبَى وَ فِي الْجِيْرَانِ أُوَّلُ مَا يَشْبُعُ فِي أَبِيهِ \* وَ الْأُمِّ وَالْأُمِّ وَالْأُمْ عَالَكُمْ مَا عَمَ أَخِيهِ مُفَامُهُ وِسِي مُنْزِلِ النَّبُوءَ \* بَيْنَ الْخُلَايِفِ يَكُونُ حَفِيفَة فِي فَبْرِهِ يَكُونَ عَلَيْهِ نُورٌ \* يَكُونُ فِي فُبِّتِهِ مُبْرُورُ سِتُّونَ حِزْبُنَا مَا لَهُمَا مِنْ فِيهُةً \* أُجُمورُهَا كَشِيرَةٌ عَظِيمَةً مِيَى لَنَا فِي الْحَنِّ رَأْسُ الْمَالِ \* وَبَعْدَدُ عِبَادُةٌ فِي الْحَالِ أُمِنًّا يَا رُبِّ مَلَى إِذْرَاكِمُا \* وَافِتَعْ لَنَا يَا رُبَّنَا إِمْسَاكُمُا وُ اشْرَحْ صُدُورُنَا لَهُا يَا وَاحِدْ \* كَهَا تَلَزَّمَتْ بِهَا الْمُسَاجِدْ وُ اعْطِنَا يَا رَبِّ فُلُوبَ الرَّاجِحَةَ \* بِعِزِّ الدِّكْرِ وَبِعَصْلِ الْعَاتِحَةُ بسُورَةِ الْبِكْرِ وَبِالْعِمْرَانِ \* أَعِنَّا يَا رُبِّ عَلَى الشَّيْطُان

بسُورَةِ الأَنْ عَالِ وَ الأَعْرَافِ \* مِيزَانُنَا غَدَا يَكُونُ وَافِى وَصَلَّى يَا رَبِ وَسَلِّمْ أَبَدَا \* عَلَى مُحَمَّدٍ وَمَنْ بِهِ افْقَدَا نُورُ الْوُجُودِ صِفْوَةُ الْإِلَهِ \* مِنْ جُمْلَةِ الْكُونِ الْعَظِيمِ الْجَاهِى وَ أَلِهِ وَصَحْبِهِ الأَخْسَيَارِ \* مَا دَامَ مُلْكُ رَبِّنَا الْعُقَارِ

#### PRIÈRE DES ENFANTS DANS LES ÉCOLES LE VENDREDI

Ce qu'il y a de plus excellent dans ce qui peut se lire ou se dire, de plus précieux parmi tout ce qui induit l'homme en dépenses, c'est la récitation du Qoran au milieu des hommes: ainsi nous l'ont transmis les maîtres de la critique sacrée. Il ne se voit rien sur la terre de comparable (à celui qui sait le Qoran). Son intercession est accueillie pour soixante-dix mille des siens. Il ne rend point de comptes (au jugement dernier); il ne subit pas l'interrogatoire (de la tombe). La série des traditionnistes est unanime à l'affirmer. Une tradition même nous est venue des anciens : il peut intercéder pour soixante-dix millions (d'âmes). Ils ont dit aussi : le porteur du Qoran intercède pour ses proches et pour ses voisins. Le premier pour lequel il s'emploie c'est son père, sa mère et sa sœur avec son frère. Son rang est celui des prophètes parmi les créatures : c'est une vérité. Au-dessus de son tombeau on voit une lumière; dans sa coubba il survit bienfaisant. Ainsi soixante h'izb qui sont sans prix (valent) une rémunération abondante, magnifique. Ils sont pour nous en vérité la tête du bien et la connaissance du coran laisse la piété après elle au second rang. Aide-nous donc, ô mon Dieu à l'atteindre : accordenous, ô mon Dieu, de nous en saisir. Ouvre-lui nos poitrines, ô Unique : le service des mosquées la réclame. Et donne-nous, ô mon Dieu, des cœurs qui pèsent dans le plateau. Par la puissance de l'invocation (du dzikr), par la vertu de la fâtih'a par la sourate la Vierge et celle de 'Imrân assiste-nous, ô mon Dieu, contre le démon. Par les sourates Elanfâl et Ela'arâf fais que notre balance soit parfaite. Et bénis et salue toujours Moh'ammed et ceux qui lui sont dévoués, lumière de la création, favori de la divinité, qui dans la totalité des êtres est le plus sublime en mérites, ainsi que sa famille et ses compagnons d'élite, aussi longtemps que durera l'empire de notre Maître, le Miséricordieux.

## هذه فصيدة كلامام سيدي محمدبن عبد السّلام

رَجُز الدرمي الدرمي الدم المصطر الله يا المصطر المصطر المصطر المصطر المعادة المصطر العباد العام المصلاة المصلونيان المصلاة المصلونيان المصلون المصلونيان المصلونيان

ويك سِتعِثنا يا مغيث الضعها \* وحسبنا يا رب انت وكها

بلا اجل من عظيم فدرتك \* ولا اعمر من عربد سطوتك

لعز ملكك المهلوك تخصصع \* تخفض رغها من تشا وتربع

و الامسر كسلسه السيسك رده \* وقبى يسديسك صلسه وعسفدة

وفعد ربعه امرنا اليهاك \* وفد شكونا صعبنا عليك

مارحمنا يا من لا ينزال عالمها \* بصعبا ولا منزال رحمها

و انظر الى ما امسنا بين الورى \* فجالنا من بينهم كها ترى

فعد فعل جمعتنا وفعل وبسرنا \* وانتحط ما بين الجمهوع فدرنا

واستنصعبه ونا شوكمة وشده \* و استنفصونا عدة وعُدّة

منحن يا من ملكه لا يسلب \* لذنا جاهك الذي لا يغلب

السك يا غوث الحفير نستند ، عليك يا كهب الصعيب نعتمد

انت الذي تدعا لكشب الغمرات \* انت الذي ترجا لربع الحسرات

ازت العناية التي لا ترتجي \* حماية من غير بابها تجي

انت الذي نسعا لباب بصله \* اكرم من اغنا بعيض نيله انت الذي تهدي اذا صللنا \* انت الذي تعبو اذا زللنا وسعت كل ما خلفت علها \* ورابعة ورحسه وحاسما وليس منا في الوجود اصغر \* ولا لما عندك منا العفر يا واسع الاحسان يا من خيسرة \* عم الورى ولا يستادي غيسرة يا منفذ الغرفي ويا حنان \* يا منجى الهلكي ويا منان صافي النطافي يا سميع يا مجيب \* عز الدواء يا سريع يا فريب و فدد مددنـا الـيـك الأكبى \* و منك ربنا رجونـا اللطبي الطبي بنيا لما به فيصيبت \* وراضنيا ليما به رصيب وابدل اللهم حال العسر \* باليسر وامددنا بريم النصر و اجعل لنا على البغات الغلبه \* و افصر يد الشر على أمن طلبه و افهر اعدانا يا عزيز فهرا \* يعصم حبلهم ويعنى الدمرا واعكس مرادهم وخيب سعيهم \* و اهزم جيوشهم و افسد رايهم و عجل اللهم بيهم نفمتك \* بانهم لا يعجزون فدرتك يا رب يا رب بحبل عصمتك \* فد اعتصمنا وبعز نصرتك مِكن لنا ولا تكن علينا \* ولا تكلنا طرمة الينا بما اطعنا فوة للدبع \* وما استطعنا حيلة للنبع و ما فصدنا غير بابك الكريم \* و ما رجونا غير فضلك العميم اما رجت من خيرك الظنون \* بنهس ما تفول كن يكون يا رب يا رب بك التوسل \* لما لديك وبك التوصل يا رب انت ركننا الربيع \* يا رب انت حصننا المنيع يا رب يا رب انانا الامنا \* اذا ارتحانا واذا افهنا یــا رب و احـهـظ زرعنــا وذرعـنـا \* و احهظ تجارنا و وهـف جهعنـا و اجعل بلادنا بلاد الدين \* وراحة المحتاج و المسكيس

و اجعل لها بين البلاد صولة \* و حسرمة وسنعة و دولة واجعل من السر المصون عنزها \* و اجعل من الستى الجميل حرزها و اجعل بص وبف وبن \* الب حجاب من ورايها يكون بجاة نور وجهك الكريم \* وجاة سرعرشك العظيم و جاه لا الله الا السلم \* وجاه خير الخلق يا رباه و جاء ما به دعاك الانبيا \* وجاه ما به دعاك الاوليا و جاة فدر الفطيب والاوتاد \* و جياة حيال الجيرس والافراد وجاه الاخيمار وجاه النجبا \* وجاه الابدال وجاه النفبا و جاه كل عابد و ذاكسر \* و جاه كل حاسد و شاكر و جاه كىل من ربعت فدره. \* مهن سترت او نعت ذکره و جاه ايات الكتاب الحكم \* وجاه الاسم الاعظم المعظم بيس يديك ضعبا حفرا يا رب يا رب وفعينا فيفرا \* و فمد دعموناك دعماء من دعما \* ربًّا كريما لا يرد من سعا **ب**افبل دعانا المحمفر العضل \* فبول من الفي حساب العدل وامنن علينا منة الكريم \* واعطب علينا عطبة الحليم و انشر علینا یا رحیم رحتک \* وابسط علينا ياكريم نعمتك واختر لنا بي ساير الافوال \* واختر لنا بي ساير الابعال يا رب واجعل دابنا التهسك \* بالسنة الغراء والتنسك واحصر لنا افراضنا المختالفة \* فيك وعرفنا تمام المعرفة و اجمع لنا ما بين علم وعمل \* و اصرف الى دار البفا منا الامل وانهم بنايا رب نهم السعدا \* واختم لنايا رب ختم الشهدا واجعل بنينا بصلاء صلحا \* وعلماء عاملين نصحا واصلح اللهم حال الأهل \* ويسر اللهم جع الشمل يا رب و ابسم بسمك المبين \* لمس تسولسي واعسز السديس

و انصرة يا ذا الطول وانصر حزبه \* و انعم بما يرضيك عنه فلبه يا رب و انصر ديننا المحمدي \* و اجعل ختام عزة كما بدى و احبظه يا رب بحبظ العلما \* واربع منار نورة الى السما و اعبى و عابى و اكبى و اغبر ذنبنا \* و ذنب كل مسلم يا ربنا وصل يا رب على المختار \* صلاتك الكاملة المفدار صلاتك التى تبهى بامرة \* كما يليف بارتباع فدرة ثم على الاحل الكرام و على \* اصحابه الغرومن لهم تلا والحدمد لله الله الذي بامرة \* يبلغ ذو الفصد تمام فصرة والحدمد لله الدي بامرة \* يبلغ ذو الفصد تمام فصرة والحدمد لله الدي بامرة \* يبلغ ذو الفصد تمام فصرة \*

#### PRIÈRE DES ENFANTS A L'ÉCOLE LE VENDREDI (BLIDA)

#### Qaçida de l'îmam Sidi Mohammed ben 'Abd Essalam ed dra'ii '.

O toi, dont la miséricorde est le Refuge, recours de ceux que la force opprime, Maître enclin à l'indulgence, toujours prêt à aider ceux qui crient vers lui, nous implorons ton aide, ô aide des faibles, car tu es celui qui nous suffit et nous tient lieu de tout. Rien n'est plus haut que la splendeur

1. Note sur la gaçid'a : يا من الى رجته. — Je n'ai trouvé ancun renseignement sur l'auteur de cette qaçid'a, Mohammed ben Abdessalam eddra'i. Les descendants de Sidi Monsa, à Blida, l'attribuent aux frères de leur ancêtre, Sidi Ah'med ben Nacer, enterré dans le Sous el Aqça, sur les bord de l'oued Dra'a, M. R. Basset me fait remarquer que ce serait alors le personnage appelé généralement Sidi Hammad ben Nâcer, fondateur de la Zaouya de Tamegrout, et qui composa en tamazir't un livre Kitâb amazir', Cf. R. Basset, la Relation de Sidi Brahim, Paris, 1882, in-8, p. 15-16 et note 4; Rohlfs, Meine erste Aufenthalt in Marokko, Bremen, 1873, in-8, p. 446-447; De Foucauld, Reconnaissance au Maroc, Paris, 1888, in-4, p. 293, 343. Quoiqu'il en soit des prétentions de la famille de Sidi Mousa, cette Qacid'a est « classique » à Blida, où elle retentit le vendredi dans toutes les écoles. Elle est écrite en redjez qui est le mètre de beaucoup le plus employé dans la poésie néo-classique, On pourrait la définir au point de vue de l'inspiration : une prière panislamique.

de ta puissance, rien n'est plus fort que la violence de tes coups. Devant ta royauté, les rois sont dans l'humiliation: tu abaisses, en dépit du monde, qui tu veux ou tu l'élèves. Tout fait retour à toi et tes mains seules nouent et dénouent. Nous avons porté notre cause devant toi, nous nous sommes plaints à toi de notre faiblesse. Fais-nous donc miséricorde, ò toi qui ne saurais ne pas connaître notre faiblesse et ne saurais ne pas être miséricordieux. Jette un regard sur ce qui nous est advenu parmi les humains : notre situation parmi eux est telle que tu la vois. Minime est notre nombre, minimes nos ressources et notre autorité parmi les nations est tombée. Elles font peu de cas de nos moyens d'attaque ou de résistance, elles dédaignent notre nombre et nos armements. Et nous, ô toi à qui nul ne peut ravir la suprématie, nous nous sommes retranchés derrière l'abri de ta gloire dont rien ne peut triompher. Sur toi, secours de l'humble, nous nous appuyons, par toi, rocher du faible, nous nous soutenons. C'est toi que l'on implore pour éclairer les abîmes, en qui l'on espère pour éloigner les adversités. Tu es le secours qui ne se fait pas attendre, le salut qui vient du côté où on ne l'espère pas. Nous courons à la porte de tes libéralités, plus généreux que les riches dans le débordement de tes largesses. Tu nous remets dans la voie, si nous nous égarons, et tu nous pardonnes, si nous glissons.

Tu embrasses tout ce que tu as créé dans ta science, dans ta bonté, dans ta miséricorde, dans ta longanimité. Hé bien, il n'est parmi les êtres rien de plus méprisé que nous, rien

qui ait un besoin plus pressant de tes bienfaits.

Toi qui contiens tout dans ta bienfaisance, dont la bonté s'étend à toute l'humanité; toi que seul elle invoque. Sauveteur des noyés, ô très compatissant! Sauveur des morts, ô très bienfaisant! Nous avons épuisé les invocations, ô toi qui entend tout et exauce tout! Le remède à nos maux est lent à venir, ô toi, le Prompt, le Proche! Voilà que nous avons tendu les paumes de nos mains, ô Maître, et que nous avons mis notre espoir dans tes bienfaits. Fais-nous la

part belle dans tes arrêts : fais que nous accueillions avec joie ce qui t'agrée. Transforme, mon Dieu, notre situation précaire en bonheur : pousse nous du vent de ton aide victorieuse. Décrète pour nous le triomphe sur les oppresseurs! Frappe d'impuissance la main de ceux qui veulent le mal! Ecrase nos ennemis, ô Puissant, dans un tel désastre que leur lien en soit brisé et leur fortune anéantie. Déjoue leurs desseins, frustre leurs efforts, mets en déroute leurs armées, aveugle leur politique, et précipite le moment où tu dois prendre ta revanche sur eux, car ils ne sauraient tenir en échec ta puissance! O Maître, Maître, c'est à ton alliance protectrice que nous recourons ainsi qu'à la gloire de ton assistance. Sois pour nous et ne sois point contre nous et ne nous compte pas tes regards bienveillants. Nous n'avons pas la force pour repousser (l'ennemi) et nous ne trouvons pas d'expédient qui y supplée. Il ne nous reste qu'à nous diriger vers ta porte généreuse; nous n'avons à espérer qu'en ta bonté universelle. N'est ce pas en tes bienfaits que les cœurs mettent leur espoir? Par mon âme, si si tu dis : « que cela soit », cela est. O Maître, Maitre, en toi la voie pour arriver à ce qui est dans tes mains, en toi le moyen pour aboutir. Maître, tu es notre colonne élevée; Maître, tu es notre citadelle inaccessible. Maître, Maitre, donne nous la sécurité, que nous émigrions ou que nous demeurions, Maître, garde nos grains et nos bras; sauvegarde notre commerce et favorise notre groupe. Fais de notre pays le pays de la Foi, le repos du nécessiteux et du pauvre. Fais que parmi les peuples il soit une puissance prépondérante, une terre sacrée, inviolable : un Empire! Établis la grandeur de cet empire sur un secret impénétrable à tous; compose avec ta sublime protection son talisman! Compose avec (les sourates) d'ad, gaf et noun mille amulettes qui le protègent de toutes parts, par les vertus de la lumière de ta face auguste, celles des arcanes de ton trône magnifique, celles de ta formule : il n'est pas d'autre Dieu qu'Allah! par les vertus de la meilleure des créatures, ô toi, son Maître, celles des prières que t'ont adressées en

son nom les prophètes, celles des prières que en son nom ont adressées les saints; celles de la puissance du qot'b et des aoutâd, celles de l'état mystique du djars et de l'afrâd: celles des khiar et des noudjaba, celles des abdal et des nougaba:; celles de quiconque t'a adoré et t'a invoqué. celles de quiconque t'a loué et t'a béni; celles de tous ceux dont tu as élevé la puissance, que tu as protégés et dont tu as illustré les noms; celles des versets du livre clair. celles de ton nom le plus saint, vénéré! Maître, Maître, nous voilà dénués debout entre tes mains, impuissants, humiliés. Voilà longtemps que nous t'invoquons observant toutes les formes de l'invocation, ô Généreux, qui ne saurait rejeter ceux qui viennent à lui. Accueille-donc notre prière dans l'effusion de ta bonté, en arbitre qui sait prendre une décision équitable. Sois bon pour nous comme un cœur généreux. Sois indulgent pour nous comme un cœur clément. Etends sur nous, ô miséricordieux, ta miséricorde; déploie sur nous, ô généreux, ta grâce. Choisis pour nous parmi toutes les paroles; choisis pour nous parmi toutes les actions. Fais que nos habitudes soient tout attachement à la sonna et toute piété Concentre nos goûts divers en toi en nous faisant comprendre le terme de la (vraie) science. Unis en nous la connaissance du bien à son accomplissement et tourne notre espoir du côté de la demeure éternelle. Entretiens avec nos traces le chemin frayé de la félicité; scelle nous notre vie, ô Maître, du cachet de la profession de foi. Fais de nos enfants des caractères d'élite, des saints, des hommes de science, d'action et de conseil. Ordonne pour le mieux, mon Dieu, l'état de la famille : favorise, mon Dieu, sa cohésion. O Maître, soutiens de ta protection évidente celui qui ayant le pouvoir

<sup>1.</sup> Pour tous ces titres hiérarchiques de l'islam mystique, cf. Rinn, Marabouts et Khouan, 1884, p. 55 et s.; Desparmet, Coutumes, Institutions, Croyances, Blida, 1905, pages 186-187. Djâr est celui qui a atteint le degré mystique où l'on entend des voix; afrâd ceux qui atteignent le degré des lumières. Cf. cependant El Djordjâni (Definitiones, éd. Flügel, Leipzig, 1845, in-8, p. 286).

honore la religion. Fais-le triompher, Dieu de longanimité, et fais triompher ses partisans et comble le de ce qui peut plaire à son cœur. O Maître, fais triompher notre religion, celle de Moh'ammed, et assigne au terme de sa puissance le même éclat qu'à son début. Conserve-la, Maître, par la vigilance de ses docteurs et élève le phare de sa lumière jusqu'au ciel. Oublie, guéris, désends-nous, pardonne nos fautes, ainsi que celles de tout musulman, ô notre Maître! Et bénis, ô Maître, l'Elu, d'une bénédiction complète, de la bénédiction avec laquelle tu paies son œuvre et qui convient à l'élévation de sa dignité; puis bénis aussi sa famille glorieuse, ses compagnons d'élite et ceux qui les ont suivis. Et louange à Dieu dont les décrets condusent celui qui a son but au but qu'il s'est assigné!

 $C^a$ 

من کلام الشیخ العروسی رحمه الله تعالی و رضي عنه امین هذه خاسة

يَا رِبَ صَلِّ دَايِسُا وَسَلِّمًا \* عَلَى النَّبِيِّ آلهَاشِمِيِّ ٱلأَمْجَدِ

هـذا عروسي

إِلَّهِ عَجْوًا عَنْ غَرِيبِ آلَّوْصَدِ \* وَوَسِّعًا عَلَيْهِ صَيْفَ آلَّالْحَدِ،

a) C'est le chant de la levée du corps dans l'enterrement blidéen. Chaque verset est entonné par un t'âleb; les autres tolba répondent par la khmasa. J'ai cru devoir le donner comme exemple de la déformation du vers classique dans la bouche des tolba contemporains. La prononciation que je note ici est générale et comme consacrée. On peut en conclure, je crois, que les oreilles des tolba de Blida ne sont plus sensibles à la mesure du vers métrique.

<sup>1.</sup> صلّى conformément à la prononciation populaire, et selon la mesure

وَ شَهِّعًا فِيهِ آلَّذِينَ يُشَيِّعُوا \* وَاجْعَلْهُ فِي حِرْزِ النَّبِيِّ مُحَمَّدِ \* وَاخْعُلْهُ فِي حِرْزِ النَّبِيِّ مُحَمَّدِ \* وَاذَنْ لَّهُ نَوْمُ آلْعُرُوسِ آلْمُوَلَّدِ \* وَاذَنْ لَّهُ نَوْمُ آلْعُرُوسِ آلْمُولَّدِ \* وَانْفِيهِ مِنْ حَوْضِ آلَنَّبِيّ مُحَمَّدِ \* وَاسْفِيهِ مِنْ حَوْضِ آلَنَّبِيّ مُحَمَّدِ \* وَاسْفِيهِ مِنْ حَوْضِ آلَنَّبِيّ مُحَمَّدِ \*

- 1. Premier hémistiche qui ne soit pas un radjaz pur dans le texte écrit. Le radjaz pourrait subsister dans la prononciation parce que le mot يشيعوا dont la finale montre qu'il relève de la grammaire populaire se prononce à la façon populaire ., ce qui fait gagner une syllabe et rétablit le radjaz. Mais ils prononcent comme je l'ai donné.
- 2. Pour l'exactitude de la mesure il faudrait prononcer النّبي et non النّبي .— En réalité, les tolba qui chantent cette prière, entraînés par le chant ou pour toute autre raison donnent cinq pieds au radjaz final dans le 1er hém. du vers 3 : اَلَّذِينَ يُشَيِّعُوا ; dans le 2º hém. du même vers : النّبيّ سُوّالهُ ; dans le 1er hém. du vers 4 : النّبيّ سُوّالهُ et dans son 2º hém.; cf. également le 2º pied, le عرض et le ضرب du vers 5; voir également les vers 7 et 8.
- 3. Pour retrouver dans ce vers un radjaz il faudrait le prononcer à la façon populaire عُلَى اسْتَعِيدُ يَا رُبِّ ثُنِتُ سُوَالَهُ (encore faudraitil prononcer la fath'a dans la syllabe finale (لَـهُ). Il faut remarquer
  que le kersa final de التوحيد est élidé par le ي suivant, et que la dentale ت de تبت se fond avec le سواله على عنور المناس ال
- 4. Le 1er mostaf'iloun est forme de وُعُـكُـى الصَّرَاطِ qu'il faudrait écrire وُعُـكَى الصَّرَاطُ et le كُـبُرُومِينُاج et le عُـكَى الصَّرَاطُ Mais en réalité on chante عُـلٌ مُؤرُورَةُ Cela suppose une période intermédiaire où l'on a dit عُـلٌ مُرُورَةُ en ne violant

وَ يُسِّرًا لَهُ الْعَسِيرَ يَوْمُ آلْجَزَا \* وَاكْرِمْهُ يَا رَحْمَانَ بِفَعْلِ التَّشَاهُدِ ا وَ يُرَافِقُ آلسَّعِينَ اَصْحَابَ آلْبَنَا \* يَا ذَا الرَّحْمَةِ آلْوَاسِعَةِ آلْمُعَجِّدِ ا وُ انْرِلْهُ خَيْرَ مَنْزِلِ يَا ذَا الْعُلَا \* وَ اجْعَلْهُ فِي جَنَّةِ النَّعِيمِ آلْمُوَبِّدِ ا وَ الْبِسْهُ خَيْرَ مَلْبَسِ يَا ذَا آلْعُلَا \* مِنْ سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ مُعَسَجَدِ الْبِسْهُ خَيْرَ مَلْبَسِ يَا ذَا آلْعُطَا \* مِنْ سُنْدُسٍ وَإِسْتَبْرَقٍ مُعَسَجَدِ ا

#### 'Arousi.

Книаsa : ïa-reb-bi-çal-lî-dâ-i-men oua-sal·li-ma \* 'a-lanna-bî-il-hâ-chi-mi-il-am-dja-di

'Arousi: y-lâ-hi-'af-ouen-'an-gha-rî-bil-aou-h'a-di \* ouaouas-si-'en-'a-lai-hi-d'ai-qal-al-h'â-di

oua-chaf-fi-'en-fi-hil-la-dzi-na-iou-chai-'i-'ou \* ouadj-'al-hou-fi-h'irz-en-na-bi-i-Mo-h'am-ma-di

oua-'a-lat-taou-h'î-di-îa-rab-bi-tsab-bit-sou-aná-la-hou \*oua-dzel-lla-hou-naou-mal-'a-rou-sil-mou-ouai-ïa-di

oua-'a-leç-çi-ra-t'i-ka-bar-qin-adj-'al-mo-rou-ra-hou- (ou bien maou-rou-ra-hou) \* ouas-qi-hi-min-h'aou-d'in-na-bi-i-Mo-ham-ma-di

que la mesure avant de violer et la mesure et la grammaire. Une version donne d'ailleurs مُرُورُهُ. — واسفيه forme populaire; on trouve aussi مُسُورُ Pour النبيّ voir note 2, p. 460.

- 1. Le mostaf'iloun final est devenu - - dans le chant. Il faut remarquer la suppression du a dans الجزاء, licence populaire. Variantes
- 2. Radjaz régulier sauf le début (qui devrait être وَيْرَافِب au 2° hém.).
   De même l'hémistiche serait un radjaz régulier si l'on supprime le يا du début.
- 3. وَأَنْزِلُهُ cf. note 5. Le radjaz du 2º hémistiche serait régulier si au lieu de جُنَّةِ il y avait la forme populaire المُوَّبِّر, et au lieu de المُوَّبِر la forme المُوَّبِد
  - 4. Sauf مُسْبُعُ et le و devant استبرف, le dernier vers est régulier.

oua-ias-si-re la-houl-'a-sî-ra-iaou-men-na-djâ

(ou bien en-na-da, ou bien el-dja-za \*) ouak-rim-hou-îa-rah'-man-bi-fad'-lit-ta-chah-hou-di

oua-iou-râ-fi-qous-sab-'î-na-aç-ha-bel-fa-na \* ïâ-dzar-rah'-ma-til-ouâ-si-'a-til-mou-madj-dja-di

ouan-zil-hou-khaï-ra-man-za-lin-ia-dzal-'ou-lâ \* ouadj-'al-hou-fi-djan-na-tin-na-'î-mi-mou-ouab-ba-di

ou-al-bis-hou-khaï-ra-mal-ba-sin-ia-dzal-'a-t'à \* mensoun-dou-sin-ou-is-tab-ra-qin-mo-'as-dja-di

#### 'Arousy.

(Refrain) O Maître, bénis en tout temps et salue le Prophète Hachimite, très glorieux.

Arousy: mon Dieu! absous (celui qui ne va plus être qu'un étranger, un reclus, et élargis pour lui les parois étroites du tombeau. Agrée en sa faveur les prières de ceux qui l'accompagnent pour lui faire les derniers adieux: mets-le sous la protection du Prophète Moh'ammed. Raffermis-le, ô Maître, dans son interrogatoire sur l'unité divine et donne-lui le sommeil des fiancés (du paradis) triomphants. Donne-lui de passer comme un éclair sur le sentier des âmes, le (cirat') et de s'abreuver au bassin du Prophète Mohammed. Adoucis pour lui les angoisses des jours de la rétribution. Accueille-le généreusement, ô Clément, pour les mérites de la profession de foi. Ou'il se mêle aux 70,000 compagnons de la mort, ô Dieu de miséricorde immense, Dieu loué. Recois-le dans ce qui est la plus somptueuse des demeures, Dieu de grandeur! Placele dans le jardin des délices éternelles! Revêts-le du plus magnifique des vêtements, Dieu de générosité, revêts-le du sendous (paradisiaque) et de l'étincellement (des brocarts) d'or.

#### CHAPITRE II

#### POÉSIE ANDALOUSE

#### Note sur les Chants Andalous.

BIBLIOGRAPHIE. — Shaw (Voyage dans plusieurs provinces de la Barbarie, La Haye, 1743) les signale et en donne un spécimen avec la notation musicale. Il les appelle chant des Maures et l'on distingue des chants de Bédouins. Le 24 fév. 1904, j'attirai l'attention sur l'intérêt poétique et historique de ces Chants andalous et j'en commençai la publication dans le Tell, journal de Blida. (Cf. Collection du Tell, 1904.) Onze mois après, M. Yafil publia les chants andalous conservés à Alger, sous le titre de proposition de la musique maure par M. Rouanet a fixé la curiosité du public sur les chants appelés Ghernata ou Klam el Andlès.

Le recueil de M. Yasil pèche par le manque de critique et n'offre que l'intérêt documentaire des nombreux zemaïem ou cahiers des chanteurs indigènes. Il n'a eu nullement conscience de la mesure délicate de ces vers, comme le montrent d'innombrables fautes contre la métrique. Son ignorance de l'arabe régulier a été pour lui la cause d'erreurs graves dans une langue qui se rapproche beaucoup de l'idiome classique. Ensin, selon l'habitude des chanteurs de casé maure, l'éditeur ne s'est nullement cru obligé de comprendre. De là, ces nombreux passages inintelligibles, non-sens avérés et conscients, qui, malgré leur habitude, ont choqué jusqu'aux musulmans. En somme c'est une publication à recommencer avec le secours de la

critique. On en trouvera la preuve dans les notes qui suivent.

J'ai eu assez de peine à retrouver la métrique des chants andalous, tant il y a de siècles que les chanteurs l'ont oubliée, et tant les textes en ont été défigurés de bouche en bouche et de copie en copie. Elle est fondée sur la quantité. Les mètres sont les anciens mètres classiques quelquefois, mais plus souvent des mètres qui en sont dérivés et dont il faudra faire le relevé. Les combinaisons de rimes et strophes se jouent en des sortes d'arabesques variées de toutes façon. L'intérêt poétique gît dans ces guillochages artistiques plutôt que dans la pensée qui est monotone ou dans la langue qui est simple.

# انصراب رمل مایه

1. ني est bref ici dans افناني (fréquent dans la poésie andalouse). — Yafil (op. cit., p. 180) : انجهى مستطيره

2. Yafil : يسيره au lieu de يسيره. Je ne vois aucun sens possible à

.يسيره

3. Yasil: a) يغتال barbarisme, non sens et faute contre la métrique en un seul mot, ajoutez déformation de la prononciation traditionnelle. — b) Yasil: ضلما, habitude d'écriture maghrebine, mais était-elle andalouse aussi? — c) Yasil: إفستوف, au lieu de إفستوف ce barbarisme viole la mesure du vers. — d) Yasil: يصلا, il ignore que c'est un passage du Coran dont l'orthographe est consacrée parce que sacrée. — e) Yasil: سعيره, le Coran sourate de المنشفاف donne le texte véritable.

4. Yafil : a) مال العبوادل. On peut écrire عوادل sans point sur le

لِأَنْسَنِي فِي غُسرَامِي لَهُ خَلَوْ لِيُعَلَّهُ الْمُعَنَّى \* وَاخْشُ الْعُذَابُ الالِيهَا \* وَكُنْ رَوَّفُ الْمِعَنَّى \* وَاعْطُبَى بِفَلْبِ سَلِيهَا \* وَكُنْ رَوَّفُ الْمِعَنَّى \* وَاعْطُبَى بِفَلْبِ سَلِيهَا \* يَسَا شَادِنَّا فَدْ تَسَرَنَّى \* بِاللَّهِ كُنْ لِّي رَجِيهَا \* يَسَا شَادِنَّا فَدْ تَسَرَنَّى \* بِاللَّهِ كُنْ لِّي رَجِيهَا \* الْمُدَّقَنِي مِنْ سَفَامِي \* فِي الْمُتِ أَخْدُا وَبِيلًا فَدْ تَسَرَنَّى \* فِي الْمُتِ أَخْدُا وَبِيلًا فَدُدَّ تَسِي مِنْ سَفَامِي فَي الْمُتَ أَخْدُا وَبِيلًا فَي الْمُتَلِيلُ السَّلسِيلًا فَي مُنْ رِيفِكُ السَّلسِيلًا فَي مُنْ رَيفِكُ السَّلسِيلًا فَي مُنْ رَيفِكُ السَّلسِيلُا \* وَعَالَ \* فِي سِرَّوْمُ مُ يَعْمَهُ وَنَ \* وَكُنْ مُسَاوِمِي \* مُسَوَامِيلًا \* دُعْمُ مُ فَلاً يَعْمَهُ وَنَ \* وَكُنْ مُسَوَامِيلًا \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُمُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُكُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* جُنْمًا فِيلًا يَعْمَلُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* خَنْمًا فَي فَاكُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* فَيْمَامُ فَي فَاكُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* فَيْمُ الْمُعَلِيلُ \* فَيْمُ الْمُولُونَ \* وَحَقْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* فَيْمُ الْمُولُونَ \* وَعَنْ تِلْكُ الشَّمَايِلُ \* فَيْمُ الْمُعْلِقُونَ \* وَعْلَى الشَّمَايِلُ \* وَعْمَامُ فَيْفُونَ \* وَكُنْ مُلْكِيلًا عُلْكُونَ السَّلَالِيلُونَ \* وَمُنْ السَّلُونَ الْمُنْ السَّلُونَ السَّلُونَ الْمُعْمَامُ وَلَهُ وَلَا الْمُنْ الْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُ الْمُنْهُ وَلَا الْمُعْمَامُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُولُ وَالْمُؤْلِقُونَ وَالْمُولُونَ الْمُنْ الشَّلُولُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُولُونَ الْمُعْمَامُ وَالْمُؤْلِقُ وَالْمُولُونَ الْمُعْمَامُ وَالْمُولُونَ الْمُؤْلِقُ وَالْمُؤْلُولُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُولُونَا الْمُعْمَامُ وَالْمُولُونَ الْمُعْمَامُ وَالْمُؤْلُونُ الْمُؤْلِقُ وَالْمُولُونَا الْمُعْمِلُونَ ال

dans certains dialectes maghrebins, mais mes manuscrits andalous distinguent le  $\flat$  du  $\flat$ . De plus l'expression constitue un non sens, ici il faut que l'auteur ait mal lu un manuscrit et l'ait transcrit sans essayer de le comprendre. — b) هيام, au lieu de هيام qu'exigent le sens et la mesure. — c) مدة والحدود والحدود ألى منا ألى au lieu de عداد وألى عشت; remarquer la suppression du point sur le  $\flat$  de عواذ dessus.

1. Yafil : a) لا-انا-نسى barbarisme dans le genre de باساواهي — في المجاون (b) مجنون (contre le sens et la mesure. — c) فرام

mesure qui exige ici une brève.

2. Yafil: a) خشي, 1º barbarisme خشى, fait futur A; 2º barbarisme: le ya ne doit pas s'écrire ici pas plus en andalou qu'en arabe classique. — b) العداب, il faudrait خريب العداب, je suppose que c'est une faute d'impression.

3. Yasil : راوف, il faut رُقُوبُ pour la correction et pour la mesure : les chanteurs blidéens en ont conservé traditionnellement la prononciation nette.

- 4. Yasil : ياشادن. Je crois devoir snivre la prononciation blidéenne.
- 5. Yafil : سفام contre le sens et la mesure,
- ه. Yafil : موافِق , au lieu de موافِق.
- 7. Yafil : a) كلام ( contre le sens et la mesure.
- 8. Yafil : اعادل.

مِی الْوَصْلِ هُبْ لِی سَبِیلًا ا مِسْزَاجُہُا زَنْجُسِیسِلًا ا یًا شُبْهُ بُدْرِ التَّمَامِی مِی رَشْمِی ثِنْفَرَكْ مُدَامِی



.مُستَبعِلُن بَاعِلاتُن بَاعِلاتُن . Mètre

#### TRANSCRIPTION DE L'Inçiraf mâïa 3.

Efnâni dzâ lh'eubbou raghmen In chîta tah'kom bih'ikma Men iaqtoul en nefsa d'olma Ma lel'aouâdzil hiiâmi hiennani fi gharami Arh'am qoleibal mo'anna oua koun raouafen bimoud'na Ia chadinen qod tarenna Akhadztani min saqâmi Ennel djafa mousta t'îra fah'koum bih'okmin iasîra fasaoufa iaçla sa'îra qod himtou modda t'aouila Nah'ki limadjnouni leîla oua khcha l'adâba lalîma oua 't'af biqalbin salîma billahi koun li rah'îma fil h'eubbi akhdzen ouabîlen

1. Yafil : التمام contre la mesure.

2. Yasil: a) مسدام en dépit du sens et de la mesure. — b) منجبها, n'existe pas dans un sens raisonnable ici. Le dictionnaire donne seulement منز qui violerait la mesure et ne s'adapterait guère au sens. Cet éditeur ne s'est pas douté qu'il avait assaire ici à un passage du Coran: . و يَسْفُونَ فِيهَا كَاسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلًا: 7. الانسان sourate . و يَسْفُونَ فِيهَا كَاسًا كَانَ مِزَاجُهَا زَنْجَبِيلًا

.كن موافى et au vers 12 بِنْغُول Remarquez la forme populaire

3. J'emploie dans la transcription de ces poésies le système élémentaire que j'ai donné en tête de mon livre classique (Enseignement de l'arabe dialectal par la méthode directe, Blida, librairie Mauguin, 1904). Cette transcription n'a nullement la prétention de reproduire la prononciation du morceau: elle remplit mon but si elle signale toutes les lettres, consonnes et voyelles, qui concourent au rythme; si elle groupe pour les yeux du lecteur les sons que le chanteur réunit en une seule émission de voix pour l'oreille de l'auditeur. C'est une notation prosodique.

fahel toudâouî kîlâmî da' koulla ouachin oua 'âdzil oua koun moouafi moouâçil oua h'aqqi tilka chchamâil ia choubha badri ttamâmî fi rechfi tseghrek modâmi min riqika ssalsabila —
fi sirrihim ia'mahouna
da'houm fala iaftarouna
djazmen fala ieflah'ouna
filouaçli heub li sabila
mizadjouha zendjabila

#### TRADUCTION

Cet amour m'a épuisé en dépit de moi - Ah! la dureté est chose sinistre! - Si tu veux juger avec justice - juge avec indulgence. - Celui qui sans droit met à mort son semblable - devra subir la flamme (de l'enfer). - Qu'importe à mes censeurs que mon esprit s'égare? - Il s'est égaré depuis bien longtemps - Car dans mon amour - je ressemble au Madinoun de Leïla' - Aie pitié d'un cœur accablé - redoute le châtiment terrible - au nom de Dieu, sois clément! - Sois pitoyable à un malheureux - Accorde. moi mon cœur pour être équitable - ô gazelon qui viens de chanter - Tu m'as saisi par suite de ma langueur en amour d'une prise violente. Soigneras-tu mes blessures — avec ta salive qui est de l'eau du Salsabil? — Laisse les dénonciateurs et les censeurs - s'acharner sur nous en secret. - Viens à moi, reviens y toujours - laisse des ennemis que rien ne saurait radoucir! - Par ces beautés je le jure, il n'en tireront point profit. - Toi qui ressembles à la lune dans son plein — donne-moi un moyen d'entrevue. - Sucer tes lèvres! voilà mon vin. - Il a les principes de la fontaine Zendjabil.

<sup>1.</sup> Sur ces deux personnages et leurs amours, voir : Daoud el Antaki, تريين الاسواف بتعصيل اسواف العشاف, Caire, 1308 hêg., page 52, et le Diwân de Madjnoun, Le Qaire, 1882, in-8, Beyrout, 1886, in-8.

11

# بطيح ديل

- 1. Je scande le 2º hémistiche oua-nār-d'd-chīf-fd-tāgh-zā-lī. C'est la prononciation populaire actuelle comme on le verra plus loin. Dans un manuscrit j'ai la forme غَازَلي qui accommoderait tout: malheureusement la forme غازلي ne m'est pas donnée par d'autres textes.
  - . صيلني : 2. Yafil
- 3. Remarquez ما bref comme dans ce passage du dardj dil : مَا يُغَكِّلُ مُا . — Yafil : a) هيري.
- 4. Yafil : سَيوى, il faut une brève à la syllabe même qu'il prend soin d'allonger par une orthographe barbare.
- 5. Yasil: زمان; c'est une orthographe fréquente dans les manuscrits des chanteurs: elle annonce ici la suppression dans la mesure de la voyelle brève de في , comme dans la prononciation en arabe vulgaire الزمان ezzman. C'est la seconde fois que dans cette pièce apparaît la prononciation vulgaire actuelle.
  - 6. Yasil : العَشيف pour la mesure.

دَخِيلُ مَصَّلُكُ مَعَ احْسَانُكُ يَكُونَ الْفَصْلُ مِن شَانَكُ طَلَبْتَكْ بِالوِصَالْ صِلْنِي إِذًا كَانَ الْخَطَا مِنِدِي



. هن ج : مُجَاعِيكُنْ مُجَاعِيكُنْ : Mètre

#### TRANSCRIPTION

Ya-t'îb 'i-chi-oua-net-met-ta' \* oua-ner-d'a'-chif-fa-tegh-zâ-li

oua-na'-mel-lel-h'a-bib-maou-d'a' \* oua-nem-lâ-louhoua-iem-lâ-li

cha-bi-houl-bad-ri-h'în-iat'-lâ' \* 'a-lîh-nef-ni-dja-mi'-mâ-li

t'a-leb-tek-bel-oui-çâl-çil-ni \* da-khîl-fed'-lek-ma-'ah'-sâ-nek

i-dza-kâ-nel-kha-t'a-min-nî \* ia-koun-el-fad'-lou-minchâ-nek

I-dzâ-neb-ki-mi-nel-hidj-rân \* do-mou-'î-mîts-la-charber-rah

ma-hî-îa-ledz-dza-toul-ghîz-lan \* si-ouat-tîh-ouen-nifâr-iâ-çah'

Sa-mi'-nâ-fî-h'a-di-tsez-man \* i-dza-ieb-kil-ha'-bib-ier-tah'

T'a-leb-tek, etc.

#### TRADUCTION DU bt'ih' dtl.

La vie m'est douce et je tiens mon bonheur: je tête les lèvres de ma gazelle! Je fais une place à l'aimée; je lui remplis son verre et elle remplit le mien. Elle ressemble à la pleine lune qui se lève! Pour elle je dilapiderai tout ce que j'ai! — Je t'ai demandé de venir: viens, au nom de ta générosité ainsi que de ta bonté! S'il y a eu faute de ma part la générosité sied à ton caractère.

Quand je pleure sur mon abandon, mes larmes me sont aussi douces que le vin. Les gazelles ont-elles d'autre plaisir que de vivre fières et libres et de fuir, ami. Et n'avons-nous pas entendu le vieux proverbe: Que l'amoureux pleure et son cœur est soulagé!

Je t'ai demandé, etc.

# مصدر رمل المايه؛ مُطْلُومْ وَ مُشْتَكِى وَافِئِ بِبَابَك مَهْمُومْ إِذَا يَغِيبُ عَنِّى خَيَالَكَ مَعْلُومْ مَا وَي الْمِلَاحْ مَنْ هُوْ بِحَالَك جَعَلْتَكُ فِي فَلْبِي شُمِيعَةً ثُتَّفَدُ وَاللَّهُ وَيَطْهَى لَهِيبِي وَ نَبْرَا يَا خَايَ وَ بِعُونِ اللَّهُ

- 1. La disposition adoptée par Yasil, page 120, osse deux désauts : 1º elle coupe le premier pied en deux mostaf-'iloun, et le second aussi, masa-'iloun; 2º elle détache comme des vers complets les quatre syllabes sournies par les fragments 'iloun et masa, et, naturellement, ces prétendus vers ainsi détachés ne riment point entre eux.
- 2. Remarquer la brièveté de ما une fois de plus, comme celle de في une fois de plus, comme celle de
  - مَنْ هُو au lieu de منه au lieu de
  - 4. Yafil السميعة au lieu de مسميعة.
- 5. Yasil: توتف ; mon manuscrit porte aussi توقف , et le ghennat blidéen chante bien toun-ta-qed. Cependant, jusqu'à ce que cette forme verbale ait été bien établie, je crois qu'il faut s'en mésier et y voir une forme classique تُتَقَفَّدُ qui a été écrite مُرورَة , prise ensuite pour مُرورَة , comme dans le عروسي (v. ci-dessus); تُوتَدَعُد a être écrit et prononcé مُوَرُورَة ).
- 6. يَاخُايُ ne forme qu'une syllabe, يا étant élidé par la voyelle précédente.

# مُسْتَقِعِلُنْ مَهَاعِيلُنْ بَعُولُنْ : Mètre بَعُولُنْ بَعُولُنْ مَهَاعِيلُنْ مَهَاعِيلُنْ

#### TRANSCRIPTION

Mad'-loum-oua-mouch-ta-kî-ouâ-qif-bi-bâ-bek mah moum-i-dâ-ia-ghîb-'an-nî-kha-ïâ lek ma'-loum-ma-fil-mi-lah'-bi-h'a-lek dja-'al-tek-fi-qal-bî-chou-mi-'a-tout-ta-qed-oual-lah oua-iet'-fa-la-hî-bî-oua-neb-raï-akhaï bi'-ou-nil-lah

#### TRADUCTION

Victime, je me plains debout devant ta porte. Quel chagrin quand ton image m'abandonne! Pour sûr, il n'est parmi les belles nulle qui te vaille. Je t'ai dressée dans mon cœur comme une torche enflammée, par Allah! Mais mon feu s'éteindra et je guérirai, oui-dà, avec le secours d'Allah!

#### ΙV

بطيح رمل المايه ايضا انصراب حركة ا

سَلِّى مُمُومَكْ فِي ذَا العَشِيَةُ \* مَا تَدْرِى بَاشْ يَاتِيكِ الصَّبَاحُ وَفِي السَّحَرْ فُمْ دِرِ الْحُمِيَا \* وَاجْنِي فَنُونَكْ مَعَ الْمِلَحُ

<sup>1.</sup> Cf. Yafil: op. cit., p. 371.

<sup>2.</sup> Yafil : a) لم شعا ال

<sup>3.</sup> Yafil : b) ياتك au lieu de ياتك. barbarisme. Remarquer l'indéclinable 15. Remarquer la finale de تدري, brève comme dans

<sup>4.</sup> Yafil : a) دير.

<sup>5.</sup> b) Remarquer ابني comme سلّي, au début régulier dans la langue populaire.

فُمْ أَغْتَنَمْ سَاعَةً هَنِيتَ أَهُ \* الدَّنْيَا مَا حِي الْآمِزَاحُ \* الدَّنْيَا مَا حِي الْآمِزَاحُ \* فَا سَانِ \* فَمْ الرَّجَيَجُ وَ اسْفِينَا عَن \* عَفْلَةِ الرَّفِيبِ فَلَى السَّفِيرَجُ \* الشَّمْسُ مَالَتَ الِي الْمُغِيبُ السَّفِيرَجُ \* وَذَهَبَتَ أَوْرَافُ الْعُعُروسُ \* الشَّمْسُ مَالَتَ الِي الْمُعُورَةُ \* فِي حُلَّةٍ تَشْبَهُ الْعُعُروسُ \* وَ الرَّوْضُ أَفِرُونُ \* فِي حُسْنِ صُورَة ا \* وَ فَدْ جَلاً " بُهْجَةَ النَّعُوسُ فَلَى السَّعُوسُ فَلَى السَّمْسُ مَالَتَ اللَّهُ عَجِيبُ فَمُ الْمُغِيبُ السَّمْسُ مَالَتَ اللَّهُ عَجِيبُ فَلَى حُصْنِونَ السَّهِ عَرَجُ السَّمْسُ مَالَتَ اللَّهُ اللَّهُ عَجِيبُ فَلَى حُصْنِونَ السَّهِ عَرَجُ السَّمْسُ مَالَتَ اللَّهُ اللَّهُ عَجِيبُ فَلَى حُصْنِيرَةُ بَيْنَ السَّهِ عِرَجُ اللَّهُ عَلَى السَّمْسُ مَالَتَ اللَّي الْمُغِيبُ فَلَى السَّمْسُ مَالَتَ الْكَي الْمُغِيبُ فَلَى حُصْنِيرَةً بَيْنَ السَّهِ عِرَجُ السَّمْسُ مَالَتَ الْكَي الْمُغِيبُ فَلَى السَّمْسُ مَالَتَ الْكَي الْمُغِيبُ فَلَى السَّمْسُ مَالَتَ الْكَي الْمُغِيبُ

1. Yafil : a) هنيا .

الاسواح .2

3. Yaʿsil: a) سافي orthographe qui n'est ni l'orthographe classique سافي, ni la reproduction de la prononciation, c'est pour cela que j'ai adopté la forme سافي, fréquente dans les manuscrits et qui a le mérite de témoigner de la brièveté de la syllabe. C'est une abréviation dans le genre de ياماح.

et اسفنا. Du moment où il écrit اسفنا, il doit écrire que réclame d'ailleurs la mesure. — Remarquer la brièveté de نا, comme celle de la finale dans تدري, comme celle de la finale dans نا

5. Yafil : السهويي qui est contraire à la mesure, il faut

6. Yafil : نعو au lieu de الصعورا ; الى au lieu de نعو au lieu de الصعورا

7. Yasil : فرش au lieu de أُفِكُونُس , que veulent la mesure et le sens.

8. عضورة au lieu de خضورة que veulent le sens et la rime.

9. Yasil : يشبه العروس حلاه qui constitue un non sens et ne présente aucun rythme!

10. Yafil : للغصان, condamné par la mesure.

مصورة au lieu de صورا : 11. Yafil

12. Yafil : حل au lieu de جلا est en contradiction avec le rythme qui veut ici une brève et une longue, de plus offre une expression moins courante que جلا De plus, s'il écrit للغصان, il faudrait.

13. Yafil : البنيسج, je donne la prononciation blidéenne.

دَهْ رِي فَطَعْتُهُ كُلَّهُ ﴿ خِلاَعَةٌ ﴿ يَا لَا يِمِي كُوَّ ذَا الْعِتَابُ ﴿
 إِللَّكَاسِ وَ الْمُحْبُوبُ وَ الْفَراعَةُ ﴿ وَحُسْسِ عِيْدَانَ ﴿ مَعَ الْرَبَابُ
 وَ الْكَاسُ يُهْدَى بَيْنَ الشِّمَاعَةُ ﴿ مِنْ خَمْرٌ ﴿ تَلَهُبُ تَرْمِي الشِّهَابُ
 وَ الْكَاسُ يُهْدَى بَيْنَ الشِّمَاعَةُ ﴿ مِنْ خَمْرٌ ﴿ تَلَهُبُ تَرْمِي الشِّهَابُ
 وَ الطَّيْرُ وَوْفَ الْاَغْصَانِ ۗ يَحْرَجُ
 وي مَنْبَرُهُ كَالِّهُ جَطِيبِ
 وَ الطَّيْرُ وَوْفَ الْاَغْصَانِ \* يَحْرَجُ
 عَلَى مُنْبَرُهُ كَالِّهُ فَي الشَّهْسُ مَالَتُ إِلَى الْمُغِيبُ

مُسْتَفَعِلُنْ فَاعِلُنْ (بَاعِيلُنْ) بَعُولُنْ \* مُسْتَبَعِلُنْ بَاعِلُنْ (بَاعِيلُنْ) بَعَلْ: Mètre

#### TRANSCRIPTION

Salli homoumek fî dzâ t'achïia \* Ma tadri bach iatikeç-çabâh'

oua fî ssah'ar qoum diri lh'oumaïia \* oua fni founounek ma' almilah'

Qoum eghtanem så aten hanîa \* Eddounia må hî illâ mouzâh'

la sâqi qoum fiied' ezzodjaiëdj \* ouasqîna 'an ghaflati rraqîb

'ala h'oud'ira bin essohiredj \* echchemsou mâlet ila lmaghib

1. Yafil : کُلّه au lieu de کُلّه, que veut la mesure.

2. Yasil : كب العتاب يا لايم : de quelque saçon qu'on le prononce il manque un pied.

3. Yafil : و الفرعة On prononce à Blida nettement فراعة mais ce

mot n'est pas dans le dictionnaire,

4. Yafil: العدان, 1º l'art. entraîne une violation de la mesure en allongeant la brève finale de عيدان; 2º On doit lire عيدان qui ne constitue pas un barbarisme et une seconde violation de la mesure qui veut ici une longue.

5. Yafil : \ au lieu de 8, 2.

6. Yafil : بوف الغصن, il manque au vers une syllabe.

Echchemsou malet ila ccofoura \* oua dzahhabet ouraq elghorous

oua rraoud'ou âfrech mina lkhad'oura \* fi h'ollatin techbaho l'arous

End'our ila Ighosn sì h'osni coura \* oua qod djala bahdjata nnosous

Qoum aghtanem sat'ouata lbalefsendj \* innå rriïad' h'osnou ou 'adjîb

'ala h'oud'ira baïn essohîredj \* echchemsou malet ila lmaghib

Dahri qat' 'athou koullou khilâ 'a \* ia lâimî koff men dzâ l'itâb

belkasi oua lmah'boub ma'a lqira'a \* oua h'osni 'idan ma'a rrabab

oua lkâsou iohda bain echchima'a \* min khemra telhab termî lchihâb

out't'îrou fouq elaghçân iah'redj \* fî manbarou kânnaou khatîb

'ala h'oud'ira baïn essohiredj \* echchamsou malet ila lmaghib

#### TRADUCTION

Console tes chagrins pendant cette soirée. — Tu ne sais ce que le matin t'apportera — Et à l'aube encore fais circuler la boisson enivrante! — Et épuise tes ressources avec les belles! — Allons! saisis au passage cette heure de plaisir! — La vie d'ici-bas est une plaisanterie!

Échanson! lève-toi, fais déborder mon verre. — Abreuve nous tant que nos guetteurs n'y voient rien. — Sur la gaie compagnie, auprès du bassin — le soleil s'incline vers son couchant!

Le soleil s'incline vers le moment où il jaunit; — il dore les feuilles des vergers. — Le jardin est tendu de verdure — dans sa dalmatique il ressemble à une épousée. — Regarde les rameaux dans toute l'élégance de leurs formes. — Ce spectacle avive (fourbit) le ravissement de nos cœurs. Lève-toi, cède à l'ascendant triomphant de la violette! Certes, cette nature a un charme infini! — Sur la gaie compagnie, auprès du bassin, — le soleil s'incline vers son couchant!

Ma vie! Je la passe tout entière dans les plaisirs (et, crois-moi, censeur, abstiens-toi de me morigéner là-des-sus!) — avec le verre et les maîtresses avec la bouteille — et le charme des luths unis au rabâb — pendant que le verre circule entre des bougies allumées — plein d'un vin qui flamboie et jette des étincelles; —

Que l'oiseau crie à tue-tête dans les branches — prenant sur sa chaire (son manbar) des airs de prédicateur, — et que, sur la gaie compagnie, auprès du bassin, le soleil s'incline vers le couchant!

٧ درج ديل ، وَ نِلْتُ فَصْدِي ، وَ نِلْتُ فَصْدِي ، وَ نِلْتُ فَصْدِي ، وَ نِلْتُ فَصْدِي ، وَ الشَّفْرُ هُنْدِي ، وَ الشَّفْرُ هُنْدِي وَ الشَّفْرُ هُنْدِي ، وَ الشَّفْرُ هُنْدِي وَ السَّعْدِ ، وَ السَّفْرُ هُنْدِي وَ عُنْدَرِ ، \* ، وَ السَّعْدُ ، \* فَ وَالْحُورُ وَ عُنْدِي . \* وَ السَّعْدُ ، \* فَ وَ السَّعْدُ وَ رُدِي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدِي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدِي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدِي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدِي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدِي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ السَّعْدُ وَ السَّعْدُ وَ رُدُي ، \* وَ السَّعْدُ وَ الْعُمْ وَ السَّعْدُ وَ الْعُمْدُ وَ السَّعْدُ وَ السَّعْدُ وَ الْعُمْدُ وَ السَّعْدُ وَ السَّعْدُ وَ السَّعْدُ وَ السَّعْدُ وَ الْعُمْدُ وَ السَّعْدُ وَ ا

La disposition générale adoptée par Yasil (p. 19) offre le désaut de faire rimer غرضي avec الصدغي et même avec شبيه, ce qui est absurde.

1. Yasil donne الصدفي. Il ajoute le ي sans doute pour faire croire à un semblant de rime que nécessite la disposition qu'il a donnée au morceau. Malheureusement il ne s'aperçoit pas que la finale à, du mot الصدفي, est rejetée nécessairement par la mesure dans le vers واكدور, qui sans elle serait trop court d'une syllabe.

وِى مَنْ هُوْ شَابِهْ , \* \* , الَّى الْفَمَرْ مَنْ وَجُهُهُ \* أَبْهَا مِنَ السَّرَيَّا \* وَحُسْنُ فَدَّهُ عَلَى الفَوامُ رُوحِي نَهِيبْ \* لُهُ بُشْرَى هُنِيئًا \* يَفْعَلُ مَا يَشَا عَلَى الدَّوَامُ



Mètre: combinaison de -- - - et de -- - -.

#### TRANSCRIPTION

Khedem li sa'dî — oua niltou qaçdî ouachfaïtou ghard'î — min ennad'er ouel kheddou ouerdî — ouechchefrou h'indî oua 'agrebou ççad — ghî ouel h'aouer ia ahla oueddi — afnaïtou ouedjdi fî men hou châbih — ilalqomar

men ouedjhouh abha minetstsoraiia — oua h'osnu qeddou 'ala lqaouâm

rouh'î nahîb louh, bouchra hanîîa — iaf'al mâ iacha 'ala ddaouâm.

#### TRADUCTION

Il a fait mon bonheur — J'ai obtenu l'objet de mes désirs — J'ai rassasié mon cœur de sa vue — de sa joue de

- 2. Yasil : a) وَجَاهُ deris وَجَاهُ en faisant remarquer que la finale وَجَاهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالِمُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّا اللَّهُ وَاللَّهُ وَاللَّالَّ وَاللَّهُ وَاللَّا

3. Yafil : نهب , que la mesure réprouve.

rose — du bord de sa paupière (pareille à) une lame indienne — du scorpion de ses tempes — et de ses prunelles noires! — O vous qui vous piquez de savoir aimer — j'ai épuisé mon amour — pour celui qui est l'image — de la lune, —

REFRAIN — dont le visage est plus éclatant que les pléïades — dont la taille l'emporte en beauté sur la sveltesse des lances. — Que mon être lui soit livré en proie : c'est une pensée qui m'est douce! — Qu'il accomplisse ses volontés à jamais! —

# الصرابي صيكة السُونَ الْعَسَلُ \* عَاشَ رِيتَ مِنْيي عَالُونَ الْعَسَلُ \* وَانْتَ تُسمَنِّتِي كُمْ لِي نَعْشَفَكُ \* وَانْتَ تُسمَنِّتِي كُمْ لِي نَعْشَفَكُ \* وَانْتَ تُسمَنِّتِي يَحُولُ الرَّفِيبُ \* بَيْنَكُ وَ بَيْنِي يَحُولُ الرَّفِيبُ \* بَيْنَكُ وَ بَيْنِي نَعُمْ اللَّهُ فَوْلُ لَكُ نَعُمْ اللَّهُ اللللْمُ اللَّهُ الْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُعَالِمُ اللَّهُ الْمُعَلِّمُ اللَّهُ الْمُعْلَم

La disposition générale reproduite par Yasil (و الانحان, p. 302) est la même, sauf pour le resrain. Je l'ai adoptée ici pour montrer la forme traditionnelle dans laquelle nous sont parvenues ces chansons.

1. Yasil: نعام est un barbarisme et عام en est un plus fort encore, puisqu'il se complique d'une faute contre la rime, ce mot devant rimer avec ساعة.

2. Yasil donne cette strophe à la sin du morceau. Je présère la tradition blidéenne. Yasil : نَعْنَمُ ; فم نَعْنَمُ est soutenable quoique tons les manuscrits donnent نَعْنَمُوا. Mais فه est en contradiction avec la scansion.

مَا بَيْنَ الْلِفَاحِ \* وَ الْيَسَاسُويَّنَا وَ صَوْتَ الطَّيُورْ \* اَلْسَّاطِفِينَا وَحِسَّ الْهُورُارْ لَنَغْهُ ذَكِيَّةً اَغْنَمْ يَا مَلِيحِ الْفَنَمْ يَا مَلِيحِ لاَ تَفْطَعُ الرَجَاكِ \* مِحَنَّنُ تُحِبَّدُ اِذَا جَسَّنَكُ \* اُفْرُبُ لِجَسَّبُهُ الْفَلَمُ الْهُورِجُ \* يَاتِيكُ فِي بِفُرْبُه لَكُمَ لَلْ الْهُورَجُ \* يَاتِيكُ فِي بِفُرْبُه وَحَالُ الْجَبِيبُ



Mètre:  $---\circ$ 

#### TRANSCRIPTION

Ia loun el l'asel — ach rita minni kem li n'achaqek — oua nta toumenni iah'oul erraqib — binek oua bini

- 1. Yafil: a) لا تنفطع est un non sens que la moindre connaissance de la septième forme aurait fait éviter. b) تحبيد grossière faute causée par la connaissance de la prononciation traditionnelle et l'ignorance de la langue écrite.
  - 2. Yafil : يتيك est une faute d'orthographe.
- 3. Yafil: المحبوب من طبع النهار. Ce n'est pas un vers, on dirait une glose prise pour le texte. Quoi qu'il en soit النبهار devrait rimer au moins avec تحارة.
- 4. Yasil: تجوة, ce mot, que je sache, n'est pas arabe et, en tout cas, ne répond pas à la mesure requise.

Naqoul lek na'am — sem'a oua t'a'a
Eghnem ia malih' — fi ddounia sa'a
Qoumou naghnamou — sa'a banina
ma bin elliqah — oua liasoumina
oua çout et't'oiour — ennât'iqina
oua h'issou lhazar — naghma dzakiia
Aghnem ia malih' — sa'a haniia
La taqt'a radjak — mimmen touhibbou
Idza djannabek — Aqrab lidjenbou
la'alla lfaredj — iatik biqorbou
ou h'al elhabib — t'ab'ou nnifara
ma ienf'a ma'al — mah'boub tidjara

#### TRADUCTION

O couleur du miel — qu'as-tu vu en moi de mal? — pour que depuis si longtemps que je t'aime, — tu diffères tou-jours! — Le raqib (gardien jaloux) s'interpose — Entre toi et moi! — (Et pourtant) je te dirais : « oui! — Entendre et obéir ». — Jouis, ô belle, — dans ce bas monde d'une heure! —

« Allons! jouissons d'une heure douce — parmi les bourgeons — et le jasmin — et les voix des oiseaux — parleurs — et les trilles du rossignol, — mélodie délicate. — Jouis, ô belle, dans ce bas monde d'une bonne heure! » Ne désespère jamais — de celui que tu aimes, — S'il te repousse, — approche-toi. — Peut-ètre le soulas — te viendra près de lui. — Comment est l'aimé? — Son caractère est farouche! — et il ne sert de rien avec — l'aimé d'avoir tout l'argent des marchands. —

#### VII

### درج رمل اماية

لَذَّ لِي شُرْبُ الْعُشِيَّةُ \* فِي الرَّ يَاضِ السَّنْدُسِيَّةُ \* وَالْعَرَامُ \* ﴿ وَالْعَرَامُ \* وَالْعَرَامُ \* ﴿ وَالْعَرَامُ \* وَالْعَرَامُ \* ﴿ وَالْعَرَامُ \* ﴿ وَالْعَرَامُ \* وَالْعَرَامُ \* ﴿ وَالْعَرَامُ \* ﴿ وَالْعَرَامُ \* وَالْعُرَامُ \* وَالْعَرَامُ \* وَالْعَرَامُ \* وَالْعُرَامُ \* وَالْعَرَامُ \* وَالْعَرَامُ \* وَالْعُرَامُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرَامُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ لَالْعُرُولُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُرْمُ وَالْعُولُ

حِينَ جَلَسَ حِبِي فِبَالِي \* أَخْتَلَفِ عَفْلِي وَبَالِي \* رِيفُهُ يَخْكِي الزَّلَالِي \* فِي ابْتِسَامْ \* أَخْلَى مِنْ شَرْبِ الْمُدَامْ \* \*

فَد عَطَفَ وَ مَلَالِي كَاسِي \* يَنْجَلُنا حُزْنِي وَبَاسِي \* · فَدَ عَطَفَ وَ بَاسِي \* · وَاحْتَرَمْ عَنِّي نُعَاسِي \* يَا كِرَامْ \* كَانَ لَيْلِي بِالْهِ عَامْ \* \*

- Cf. Yasil, p. 126. La disposition adoptée par Yasil révèle qu'il n'a pas eu conscience du mètre, car il détache par la ponctuation des fragments de vers, et il les met sur le même rang que des vers complets et rimant entre eux. Cf. خالى من شرب etc.
- 1. Au lieu de عُلَى qu'exige la mesure, on dit عُلَى à Blida. Yafil : a) السندسية, l'article est pourtant dans l'adjectif جي رياض, mais Yafil applique ici à tort une tournure fréquente en Maghreb. b) السندسيا, pour que la rime soit sensible à l'œil comme à l'oreille, les chanteurs dans leurs zemamat changent souvent le ë en \; mais ici le ë finit chacun des mots qui riment. c) Yafil المزار , rossignol l non sens. d) Yafil ذاكيا à u lieu de خاكيا وينافع qu'exigent le mètre et le dictionnaire.
- 2. Yafil : احلا, le dictionnaire veut احلى et le mètre aussi, car la terminaison de احلى est brève comme la finale de يبغى plus bas (cf. dernier vers).

يًا تَرَى عَاهُ يَا حَبيبِي \* نَغْتَنَمْ مِنَّكُ ا نِصيبِي \* وَيُغِيبُ عُنِّي رَفيبِي \* بِالدَّ وَ امْ \* يَبْفَى شَمْلِي بِالتَّمَامُ \*

Mètre : trois vers composés de deux بَاعِلَاتُنَ; puis un بَاعِلُنَ avec un بَاعِلُنَ.

#### TRANSCRIPTION '

Ladz-dza-lî-char-boul-'a-chī-ïa + fer-ri-ïâ d'is-soun-dousi-ïa + ouel-ha-zâr-nagh-ma-dza-ki-ïa + ouel-ia-mâm + zâda-'ich-qî-ouel-gha-râm

H'in-dja-las-h'ib-bî-qi-bâ-lî + akh-ta-laf-'aq-lî-oua-bâ lî + rî-qou-ou-iah'-kî-zzou-lâ-lî + fib-ti-sâm. — Ah'-la-minchar-bil-mo-dam

Qad-'a-t'af-ouam-la-li-ka-si + ian-dja-la-h'oz-ni-oua-bâ-si + ouah'-ta-rem-'an-ni-no-'â-si + ia-ki-râm + kâ-na-laï-li-bi al-fi-'âm

Ia-ta-ra-âh-ia-h'a-bì-bì + nagh-ta-nem-min-nek-na-çi-bì + oua-ia-ghìb-'an-nì-ra-qì-bì + bed-da-ouâm + ieb-qa-cham-lì-bet-ta-mam

#### TRADUCTION

J'aime à boire le soir — dans un verger couleur du sondous (des habits du Paradis) — tandis que le rossignol, mélodie délicate, — et la tourterelle — redoublent ma tendresse et mes ardeurs. — Que mon amour soit assis en face de moi — et voilà ma raison et mon imagination en lutte! — Sa salive qui ressemble à l'eau de roche, — au milieu de son sourire, — est plus délicieuse que le vin. — Elle s'est laissée toucher; elle m'a rempli mon verre: —

c) Yafil : نجلا, pas de sens. — d) Yafil : بالسي au lieu de بالي, n'a pas de sens et ne donne pas la rime سي qu'exige عاسي دا نعاسي.

<sup>1.</sup> Yafil : منك au lieu de منك.

mes chagrins, mes douleurs se dissipent; — le sommeil n'oserait me tenter — ô nobles (auditeurs) — lors même que ma nuit se prolongerait mille ans. — Dis moi, hélas! mon amie — me donneras-tu ma part de bonheur? L'ennemi qui me surveille disparaîtra-t-il — à jamais, — laissant notre intimité et notre union complètes? —

#### VIII

#### انصراب غريب

يَا مَنْ مَّلَكُ هُوادِي \* أُرْهُونَ بِمَنْ هُوَاكُ لَا تَصْرَ بِعَادِي \* بِحَنِ مُنْ نَشَاكُ الْ لَا تَصْرَبُونِ \* أَهْنَيْتُ مِنْ جَهَاكُ يَا غَايَدَ مُصَرَادِي \* أَهْنَيْتُ مِنْ جَهَاكُ أَلْحَبُّ فِيكَ سَابِقَ \* وَ أَنْتَ تَنْزِيدُ وَلَالَ الْحَبُّ فِيكَ سَابِقَ \* وَ أَنْتَ تَنْزِيدُ وَلَالًا فِي شَافِقُ \* وَ أَنْتُ تَنْزِيدُ وَلَالًا فِي شَافِقُ \* بَرْكَا مِنَ الْمَطَالُ فِي اللّهِ فَي الْمَالُ الْجَهَا فِي اللّهِ فَي الْمَلْ الْجَهَا فَي الْمَلْ الْجَعَالِي \* فَي النّارُ مَا تَنْطَهَا مَا لَي فَي الْمِلُ الْجَعَالِي \* النّارُ مَا تَنْطُهَا أَعْرَمُ عَلَى فِينَالِي \* النّارُ مَا تَنْطُهَا أَعْرَمُ عَلَى فِينَالِي \* النّارُ مَا تَنْطُهَا أَعْرَمُ عَلَى فِينَالِي \* النّارُ مَا تَنْطُهَا عَالِي اللّهُ الْجَعَالُ عَلَى فَيَالِي \* النّارُ مَا تَنْطُهَا أَنْ فَي اللّهُ الْجَعَالُ عَلَى فَيَالِي \* النّارُ مَا تَنْطُهُا الْجَعَالُ عَلَى فَيَالِي \* النّارُ مَا تَنْطُهُا مُلُلّ عَلْمَ اللّهُ فَي \* يَا كَامِلُ الْجَعَالُ عَالَى فَي اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ فَي اللّهُ اللّهُ عَلَى فَيْلُونُ \* يَا لَيْتِسِهُ وَ الدّلَالُ عَاشِقُ \* يَا لَيْسِهُ وَ الدّلَالُ الْجَعَالُ فَي اللّهُ الْمُعَلَى فَيْسُ فَي اللّهُ الْمُعَلَى فَيْسُونُ \* اللّهُ الْعَلَى فَي اللّهُ الْمُعَلّمُ وَالدّلَالُ فَي اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الْمُعَلّمُ فَي اللّهُ اللللّهُ اللللّهُ الللّهُ اللللللّهُ الللّهُ الللللّهُ اللللللللللللللللللللللللللللللل

<sup>1.</sup> Yafil, p. 213.

<sup>2.</sup> انشاك brise la mesure du vers, quoique plus régulier au point de vue de la langue.

<sup>3.</sup> Yafil : ترید au lieu de ترید.

<sup>4.</sup> Yafil : بالله كن شافِف, il manque une syllabe brève.

<sup>5.</sup> Yafil : عدبت.

# مُستَبْعِلُنْ بُعُولُنْ \* مُستَبْعِلُنْ بُعُلُنْ بُعُلُنْ بُعُلُنْ بُعُلُنْ بُعُلُنْ بُعُلُنْ بُعُلُ

#### TRANSCRIPTION

Ia-mem-ma-lek-fo-oua-dî + or-foq-bi-men-ha-ouak la-tar-ta-d'a-bi-'a-dî + bi-h'aq-qi-man-na-châk ia-ghâ-ïa-ta-mo-râ-dî + af-naï-tou-min-dja-fak El-h'ab-bou-fi-ka-sâ-biq + oua-en-ta-ta-zîd-da-lâl bîl-la-hi-koun-li-châ-fik + bar-kâ-mi-nel-ma-t'âl Bil-la-hi-ia-gha-zâ-lî + qaççir-mi-nel-dja-fâ ma-ten-ta-d'er-l'i-h'â-lî + qad-ba-h'a-ma-kha-fa a'-zem-'a-la-qi-tâ-li + en-nâr-ma-ten-t'a-fa Ia-fit-na-tel-kha-lâ-iek + ia-kâ-mi-loul-khi-çâl 'adz-dzeb-ta-koul-la-'â-chiq + bil-tî'-hi-oued da-lâl

#### Inciraf ghartb.

COUPLET: Toi qui as captivé mon cœur, — sois bienveillant pour qui t'aime! — Ne mets pas ta joie à m'éloigner: — je meurs de tes rigueurs. — O terme de mon désir, — (je te prie) par le droit de Celui qui te créas! —

REFRAIN: Mon amour pour toi est ancien, — et tu n'en continues pas moins tes coquetteries. — Par Allah, aie pour moi de la pitié, — et mets une fin à tes délais.

COUPLET: Par Allah, ô ma gazelle, — relâche-toi de tes cruautés. — Ne compte pas sur le temps (pour me changer) — il n'a fait que divulguer ce qui était caché. — Apprête-toi à me tuer; — mon feu ne s'éteindra pas.

REFRAIN: (Toi qui portes le) trouble parmi les créatures — qui possèdes toutes les vertus — tu tortures tout cœur amoureux — par ta froideur et tes agaceries.

#### IX

## انصراب رمل المايه

يَاصَاحِبُ الْعَذارِ مِنْ صَدْفِكُ الرَّفِيمُ الْسُورِ الْمُخَيَا \* بَدْرُ الدَّجَى الْمُنيِرُ فَصَحْتَ بِالْمُحَيَا \* بَدْرُ الدَّجَى الْمُنيِرُ السَّرِيفُ لِلْحُمَيَّا \* وَالنَّشُرُ لِلْعَبِيرِهُ السِّيفُ لِلْحَمْيِيرَهُ وَالنَّشُرُ لِلْعَبِيرِهُ وَالنَّشُرُ لِلْعَبِيرِهُ وَالنَّشُرُ لِلْعَبِيرِهُ وَالنَّشُرُ لِللْعَبِيرِهُ وَالنَّسُمُ لِلْحَبِيرِةُ وَالنَّسِمُ لِلْحَبِيرِةُ وَالنَّالِينَ وَالنَّالِينَ فِي النَّالِينَ فَي لِللَّهُ وَالنَّالِ وَالنَّالِينَ فَي لِللَّهُ وَلِيمًا وَ النَّالِيدَ فِي النَّالِيلِيمَ وَ النَّالِيمَ فَي لِللَّهُ وَلِيمًا وَ النَّالِيمَ فَي لِللَّهُ وَلِيمًا وَ النَّالِيمَ اللَّهُ وَلِيمًا وَ النَّالِيمَ اللَّهُ وَلِيمًا وَالْعُلْمِيمُ لِللَّهِ وَالْعَلَيْمِ وَالْعَلَيْمِيلُ وَالْمُؤْمِنُ لِللَّهِ وَالْعَلَيْمِ وَالْعَلَيْمِيلُ وَالْعُلْمِيلُ وَالْمُؤْمِنُ لِللْمِنْ اللَّهُ وَلِيمًا وَالْعَلِيمُ وَالْمُؤْمِنُ لِللْمِنْ اللَّهُ وَلِيمَ الْمُؤْمِنُ لِللْمِنْ اللَّهُ وَلِيمًا وَالْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ لِللْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ لِلْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنُ الْمُؤْمِنِ الْ

1. Cf. Yafil : lib cit., p. 92.

- 2. Yasil: a) العذاري, le ي avertit le chanteur dans les manuscrits qu'il faut prononcer le kersa et non djezmer la finale comme c'est l'habitude. b) معنيك, la substitution du ي au kesra est une faute non seulement contre la langue mais aussi contre le rythme qui commande ici une brève.
- 3. Yasil : جلنار, grammaticalement il faut جلناري. Par licence, le chanteur populaire peut introduire un son i qui ne choque pas trop des oreilles d'illettrés : mais kesra sussit.
- 4. Yasil : بدر الدجاء. Yasil décidément a bien fait de ne pas vocaliser son texte! De plus, le mot حجاء est un barbarisme! De plus, il faut que l'alif bres de حجى s'élide pour l'exactitude du mètre, et le hamza voyellé le maintiendrait!
- 5. Yasil : الثغر au lieu de الثغر. Quatre vers plus bas il est question de الوجه et six vers plus bas de الثغر. Je suis la version blidéenne en attendant d'autres manuscrits.
- 6. Yasil : والضبيعي. Le ف au lieu du ط est fréquent dans le dialecte maghrebin mais le double est inadmissible au double point de vue de la langue et de la mesure.

وَ الشَّعْرُ لِللَّيَالِي \* وَ الصَّلْتُ لِلصَّبَاحِ ا وَ الْمُوجِهُ لِلْهِلْ اللهِ وَ الْمُعَدِّ لِللَّهِ مُمَاحُ وَ الْجُهُنُ لِلنِّبَالِ \* وَ اللَّحَظُ لِلصِّهُاحِ وَ المِسْكُ لِلشَّمِيمُ وَ الشُّغُورُ لِللَّهُوارِ و الْخُهِفُ لِلنَّسِيمُ وَ إِلرِّيقُ لِللَّعْفَارِ أَخْجُلْتُ بِالْمُعَانِي \* الشَّمْسُ وَ الْفُمُر وَ الحُورُ فِي الْجَنَانِ \* وَ سَايِدُ الْبَشُوْ وُبُفْتَ فِي الْعَيَانِ \* ٱلْسَوْرُدُ وَ السَّزَّهُ سَرَّهُ یًا جَنَّتِی وَ نَارِی وصَالُكُ النَّاعِيمَ، و مجرك الجميم مِي اللَّيْلِ وَ النَّهَار فِي وَجُولُ الصِّبِيعِ \* بُذُرٌ عُلَى كُثِيبٍ 5 وَ فَدِّكَ الرَّجِيدِ \* فُصْنُ عَلَى فَصِيب وَ رِيفِكَ الصَّحِيعَ \* لمَارِضٍ طَبِيبَ

1. Yafil: لليالي au lieu de لليالي. Le ya final est nécessaire pour la correction; quant à la suppression d'un ل, habitude des manuscrits maghrebins.

2. Yafil : انجناني.

3. J'écris العياني et non العياني: prononciation conservée en Maghreb; on dit العياني et ، أعْبُاد et .

4. Yafil : جناتي, la mesure exige

5. Yafil : a) لصبع au lieu de الصبيع, qu'exigent la rime, la mesure du vers et le sens. -- b) كثيب au lieu de كثيب Tous mes manuscrits donnent كثيب. Les Andalous prononçaient-ils ش comme ?

6. Yafil : a) طرفك الوفيع au lieu ريفك الصحيح, qui est plus naturel et fréquent. — b) المريض Si Yafil scandait, il trouverait إلمارض donnent les manuscrits.

لِلشَّنُبِ الْعَطِيمُ ا وُ الدَّمْعُ مِنِّي ثَارِي كَالدِّرِّ مِي النِّظار لِلصَّاحِكِ الْبَسِيمُ وَ الْبُاحِمُ الطَّوِيلُ \* عَلِيتَى يَسْتَطِيلُ \* وَ السَّاحِرُ الْكُحِيلُ \* جَسْمِي بِهِ نَجِيلُ ° وَالسَّرَاهِـرُ لَأُسِيـلُ \* دُمْـعِى بِهِ يَسِيلُ شُبهُ الْحَيَا الْعَمِيمَ ا مِنْ مُفْلَتُكَ جُارِي وُ الصَّاحِبُ الْحَمِيمُ فُذْ صَرِّ مِنْهُ جَارِي إِنْ كَانَ غُبْتُ عُنِّي \* يَسا أَيُّهُا السَّشَاء بَفَدْ كَصَرْتُ مِنِّى \* فِي الْفَلْبِ وَ الْحَشَاءَ يًا غَايَةُ الْتَمَنِّي \* أَجْعَلْ كُمَا تَشَا ألمفعد المفيم عِنْدِي مِنِ افْتِكَارِي عُنْ رَاحِلِ مُنفِيمً لِفِلَّةِ اصْطِبُارِي

- 1. Yafil : a) النظيم au lieu de البطيم, plus pittoresque. b) كالدور au lieu de النظار au lieu de النضارى (au lieu de النضارى) au lieu de النضارى.

   d) النظار au lieu de للضاحك
- 2. Yafil : a) الجَّعِيم au lieu de وَالْهَاحِمُ faute contre la mesure. b) علما.
- 3. Au lieu de السَاحرُ, qui est l'épithète de l'œil « l'ensorceleur », Yasil lit السحين, le « teint », et il en arrive à donner à ce passage ce sens singulier : « son teint est celui d'une négresse! »
  - 4. Yafil : a) مغلتيا (au lieu de اكيي (اكيا.
  - 5. Remarquer ان کان, construit comme لوکان, invariable.
- 6. Yasil : حضرت au lieu de حضرت, entraîne un non sens dans la phrase entière.
- 7. Yafil : a) لفلات, ni sens, ni mesure. b) من رحيم چيم, ni sens, ni mesure.

. مُسْتَهْعِلُن بَعُولُن مُسْتَهْعِلُن بَعْل . Mètre

#### TRANSCRIPTION

Ia çâh'ib el'idzârî — min çodghika rraqîm assoun oua djollinari - min khaddika lonasim fad'ah'ta bel-moh'aïa - badra ddoudja lmounir ouarriqou lleh'oumaïia - oua nnechrou lel'abir oua tstsigrou letstsouraïia - oua ldjasmou lelh'arir Ed'd'abiou lennîfârî - oua ldjidou djidou rim oua lghoçnou letstsimârî — min qaddika lqaouim oua chcha'rou lellaïâlî - oua ccaltou liccabah' oua loudjhou lelhilâlî - oua lqeddou lerrimah' oua ldjafnou lennîbâlî - oua llah'd'ou leccifah' oua tstsighrou leddorârî - oua lmiskou lechchamîm oua rriqou lel'oqâri — oua lkhafqou lennasîm Akhdjelta bilma'ani — echchemsa oua luamar oua lh'oura fil djanani - oua saira lbachar ouaffoqta fil a'ïânî — elouarda ou zzahar ia djennati oua nari - ouiçalouka nna'im fî llaïli oua nnahârî — oua hidjrouka didjah'îm 11 oudjhika ççabih'i - badroun 'ala katsib oua qaddika rradjihi - ghoçnoun 'ala qad'ib oua rigika ccab'îh'i - lelmârid'i t'abîb oua ddem'ou minni tsari - lechchanabi lfat'im kaddouri fî nnid'ârî — lad'd'âh'iki lbasîm oua lfâh'imou ttaouîlou — 'alaïia iastat'îl oua ssâhirou lkoh'ilou - djasmî bîhi nah'îl oua zzáharou lásilou - dem'i bihi iasil Min moglataïia djari — choubhou lh'aïa l'amim qod çah'ha minnou djarî — oua ççâhibou lh'amîm In kana ghibta 'anni — ia aïiouha rracha faqod h'ad'arta minnî - fî lqalbi oua lh'achâ ïa ghaïata ttamenni — af'al kama tacha 'andı min iftikârı — elmaq'adou lmoqım liqillati çt'ibarî — 'an rah'ilin moqim

#### TRADUCTION

O femme aux belles joues - de ta tempe ornée de signes, - (est sorti) le myrte; et la fleur de grenadier -(emprunte ses couleurs à) l'éclat singulier de ta joue. -Ton visage couvre de confusion — la lune brillant dans la nuit sombre. — Ta salive rappelle le vin, — ton odeur le parfum 'abir; — tes dents les Pléïades. — ton corps la soie. - Tu es la gazelle pour l'humeur farouche. - La grâce de ton cou est celle du cou du rîm (gazelle blanche) - et le rameau avec ses fruits — a imité ta taille élancée. — Tes cheveux c'est la nuit; — ton front c'est l'aurore; — ton visage le croissant; - ta taille une lance; - tes cils des flèches; - ton œillade un cimeterre. - Tes dents ressemblent aux perles, - ton musc aux parfums, - ta salive au vin fin, - les palpitations de ton cœur à la brise. - Tu fais rougir devant tes qualités - le soleil et la lune, - et les houris dans le paradis - et tous les humains. - Tul'emportes aux yeux de tous sur la rose et la fleur d'oranger. - O mon paradis et mon enfer! - Ta venue c'est le séjour des délices, - pendant la nuit ou le jour; - ton abandon c'est le feu infernal! - Ton visage resplendissant - c'est la lune se levant sur des mamelons de sable blanc; - ta poitrine aux formes mouvantes, - est une grappe (de fleurs et de fruits) sur un rameau. — Ta salive saine — vaut pour le valétudinaire un docteur. - Et mes larmes coulent à cause de ces blanches dents d'enfant sevré, - telles des perles; - et de cette physionomie - qui sourit à qui rit. - Tes longs (cheveux) (noirs) comme du charbon - me tiennent enlacé. - Tes (yeux) ensorceleurs, noirs, - émacient mon corps. - Ton (visage) fleuri, à l'ovale allongé, fait couler mes larmes. — De mes deux pupilles il court — (des pleurs) semblables à une large pluie. - Mon voisin en sait la raison — ainsi que mon ami et confident. — Si tu t'éloignes de moi, - ô gazelon, - tu n'en seras pas moins présent — dans mon cœur et mes entrailles. — O

comble de mes désirs, — fais comme il te plaira! — J'ai, grâce à mon imagination, — une retraite où rien ne change. — Incapable de supporter (la séparation), — (j'ai fait en sorte que) celui qui me quitte me reste! —

#### CHAPITRE III

#### POÉSIE MAGHREBINE

#### 1° Chants d'Enfants.

I غنية الصبيان يَا خَازْنَ النَّارُ \* فَوِّي نَارُكُ خَشْبَةْ عَرْعَارِ \* جَبْنَاهَا لَكْ

Mètre: quatre syllabes.

#### TRANSCRIPTION 1

Ya-khâz-nen-nâr \* qaou-ouî-nâ-rek. Khach-ba-'ar-'âr \* djeb-nâ-ha-lek.

#### TRADUCTION

Chant d'enfants indigènes au passage d'un enterrement israélite ou chrétien.

Chausseur de l'enser, attise ton seu. — Voici une bûche de thuya que nous t'apportons!

1. J'emprunte le système de scansion, dont je me sers pour la poésie populaire, aux manuscrits des chanteurs indigènes. Quand, dans un recueil, se rencontre une difficulté de rythme ou une étrangeté dans la prononciation, ou simplement un danger de lecture vicieuse, etc., le copiste a soin de noter la prononciation convenable ou consacrée. Ce système, qui est composé des signes-voyelles et du djezm, détermine

H

## غنيه متاع الصيبان

فَالَ التَّبِيبُ \* كُنْتُ فِي الْأَوْظُانَ غَرِيبُ مَا صَبْتَ خَبِيبُ \* نَـرْسُلُهُ لَـلـــَّذَبَّانَـةُ يت

فَ الله السِّرَاوُشْ \* كُنْتُ فِي بُلَادِي شَاوُشْ تَحْدَتُ عُسرَايَدُشْ \* وَعْسَنُسَافَدُ فِسَّرَانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَايَدُ عُسرَّانَدَ عُسرَّانَدَ عُسرَايَدُ عُسرَايَ عُسرَايَةُ عُسرَايَةُ عُسرَايَ عُسرَايَ عُسرَايَ عُسرَايَةُ عُسرَايِهُ عُسرَايِهُ عُسرَايَةُ عُسرَايَةُ عُسرَايَةُ عُسرَايَةً عُسرَايَةً عُسرَايَةً عُسرَايَةً عُسرَايِةً عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايَةً عُسرَايَةً عُسرَايَةً عُسرَايِّ عُسرَايَةً عُسرَايِّ عُسرَايِ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايَةً عُسرَايَةً عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِّ عُسرَايِ عُسرَايُ عُسرَايِ عُسرَايِ عُسرَايِ عُسرَايُ عُسرَايِ عُسرَايُ عُسرَايُ عُسرَايُ عُسْلَعُ عُسْكُمُ عُسرَايُ عُسْلَعُ عُسْلَعُ عُسرَايُ عُسْ

فَ الْتَ أَلَارْنَب \* رَاجُلِي ذَاكَ الشَّعْلَب يُومُ الْمَلْعَبْ \* يُفُولُوا وَ لُدَ فِلْكَانَةُ يبومَ الْمَلْعَبْ \* يُفُولُوا وَ لُدَ فِلْكَانَةُ

فَالَ الشِّيطَانَ \* كُنْتُ فِي بُلَادِي سُلطَانَ لَابُسْ فَعِطَانَ \* وَالْمُحَارَمُ شُعِّالَةً

moins la prononciation que la syllabe, c'est-à-dire précise moins la voyelle que le nombre des consonnes qui se groupent autour d'elle dans l'émission de la voix. Il marque nettement aux yeux habitués du chanteur chaque syllabe: aussi me semble-t-il parfaitement approprié à la scansion de vers dont le rythme est fondé sur le syllabisme. Si l'on compte les signes-voyelles, en négligeant les djezm, on se trouve compter les pieds du vers. Ajoutez que ce système a l'avantage de n'employer que des signes classiques et connus. Ainsi le peuple a inventé presque inconsciemment le genre de notation le plus simple et le meilleur que pût comporter la métrique populaire, et le métricien doit s'en emparer, ce me semble, et se contenter d'en systématiser l'emploi. (Voir pour les services que cette notation peut rendre dans l'enseignement ma Méthode pour l'Enseignement de l'arabe dialectal.)

#### بيت

فَالَ الْمُكُرُونَ \* كُنْتُ فِي غَارِي مَدْبُونَ لَمُ اللَّهُ مُارَدُ لِي مَدْبُونَ لَمُ خُولَانَا

#### بيت

فَالُ الرَّفُطُ وطُ \* كُنْتُ فِي أَلَاوْطُانَ نَهُ وطُ فَالْ الرَّفُوطُ \* كُنْتُ فِي أَلَاوْطُانَ نَهُ وطُ فَالْ نَالَمُ وَالْكُولُونَا فَالْمُوطُ \* مُن كُرايَامُ مُولُانَا



Mètre: 4 pieds + 6 pieds + 4 pieds rimant ensemble + un hémistiche de 6 pieds avec rime commune à tout le morceau.

#### TRANSCRIPTION.

Gâl·et-teb-bîb \* kount·fel-aou-t'ân-egh-rîb mâ-çobt·h'a-bîb \* nar-slou-led-deb-bâ-na.

#### Bît:

Gâl-ez-zâ-ouech \* kount-fî-blâ-dî-châ-ouech tah'-ta'-râ-îech \* ou'-nâ-qed-fer-râ-na

#### Bît:

Gâl-tel-ar-neb \* râdj-lî¹ dak-ets-tsa'-leb iaou-mel-mel-'eb \* igou-lou-oul-def-lâ·nâ.

#### Bit:

Gâl-ech-chî-t'ân \* kount-fî-blâ-dî-sol-t'ân lâ-bes-qof-t'ân \* oul-mh'â-rem-cha'-'â-la

1. râdj-li. La prononciation populaire a introduit un alif dans ce mot, pour le distinguer de ..., et très souvent les tolba écrivent cet alif.

#### Bit:

Gål-el-fak-roun \* kount-fi-ghâ-ri-mad-foun nghez-zet-tef-foun \* dâk-mrâd'-ly-maou-lâ-na

#### Bit:

Gâl-ez-za'-t'out' \* kount-fel-âou-t'â-nen-hout' nghez-zel-bel-lout' \* men-kra iem-maou-lâ-na.

#### TRADUCTION

#### Chant d'enfants.

La huppe dit : « Je suis étrangère donc ces campagnes, ne trouvant pas un ami à envoyer chercher des insectes<sup>a</sup> ».

Le moineau dit: « Dans mon pays je suis chaouch, vivant sous la treille et les grappes des vignes en berceau ».

Le lièvre a dit : « Mon mari c'est ce renard. Au jour de la joute on dit de lui : c'est le fils d'une telle<sup>3</sup>! »

Le diable dit : « Je suis roi dans mon pays. Je porte un castau et mes soulards étincellent d'or ».

La tortue dit : « Je suis ensevelie dans mon trou, grignottant de la terre sèche : c'est le sort que Dieu m'a assigné.

Le ramier dit : « Je tournoie dans les campagnes picorant des glands doux entre autres bienfaits de notre Maître ».

- 1. ما زاد pour أك مراد qui était bref dans les chants andalous (voir plus haut), finit par se fondre avec le mot suivant en qualité de proclitique.
- 2. Sur les infortunes de la Huppe en Algérie, voir mon Enseignement de l'arabe dialectal, 1º Période, p. 117, Manguin, Blida, 1904.
- 3. La gent lièvre ne serait composée que de femelles d'après la croyance arabe. D'autres prétendent que le lièvre est une année femelle et une année mâle. Voir le livre عياة الحيوان, d'El Damiry, 1er vol., p. 1A.
- 4. Le gland doux se vend couramment encore aux petites gens et aux enfants.

#### Ш

## غنية الصبيان مولودية

صَلَّى وَسُلَّمَ عَلِيهُ فَرْصُوا وَ طَعْمُوا عَلِيهُ عُصَّرْتِ لِسِي دَارَكَ أَصْبُرْتِ لِسِي دَوَّارَكَ أَصْبُرْتٍ لِسِي دَوَّارَكَ وَ السَّوشَةَ وَاتَاتُهُ وَ السَّوشَةَ وَاتَاتُهُ وَرَى لِسِي صِبْسَاتُهُ هَذَا مُولُودُ النَّبِي أَنْ مُلَاسِكَة فِي السَّمَا اَشْ وْلُدْتِ يَا يَامْنَة سِيدِي مُحَمَّدُ الْحَبِيبِ عَيْنُهُ كَحَلَا مُغَنَّجَةً يَا عَلَى مَن شَافِ النَّبِي

Rythme: 6 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Ha-dâ-mou-loud-en-nbî \* çal-la-oudal-lem'-lih el-mlaï-ka-fes-sa-ma \* far-h'ou-oua-t'`a-mou-'lîh âch-ouled-ti-ïa-ïam-na \* 'am-mer-ti-lî-dâ-rek Sî-dî-Mo-h'am-del-hbîb \* aç-bah'-fî-daou-ouâ-rek 'aï-nou-kah'-lâm-ghen-dja \* ouch-chou-cha ouâ-ta tou ïa-'la-men-châf-en-nbî \* ouer-ra-lî-cî-fâ-tou

#### TRADUCTION

Mouloudia (ou noël arabe). Chant d'écoliers.

C'est la nativité du Prophète! qu'Allah le bénisse et le salue! Les anges dans le ciel, en liesse, mangent le couscous. Qu'as-tu donc enfanté, ô Iamina, que tu as rempli la maison (de lumière)? C'est que notre Seigneur Mohammed, l'ami, est venu aujourd'hui dans notre douar!

Que son œil est noir et mutin! Que sa mèche lui sied bien! Ah! qui donc a vu le Prophète, pour me décrire ses beautés.

## IV غنة الصبيا

يَا رَبِّي شُمَّخُ راكُهُ بَاشَ تَعِيشَ الْهُجَّالَةُ اسْفِيهَ يَا مَن خُلْفَ اسْفِيهِ يَا مَن خُلْفُهُ يَا رَبِّي اَعْطِينَا الصَّبَابِ بُخُرُوا لُه بَحُورَ الْكُلابُ بُو عُنْجَةً وْ جَعْهُ رَاسَهُ جَنْجُلِي يَا جَنْجَالَةً السَّبُولَةُ عَطْهُانَةً السَّبُولَةُ عَطْهُانَةً السَّبُولَ دُلَّا أَوْراَفُهُ بُو غُنْجَةً أَيُشُرَبُّ الشَّراَبُ بُو شِيخَةً رَاسُهُ شَابُ شَابُ شَابُ

Rythme: 7 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Bou-ghon-dja-oudj-'ou-râ-sou \* ïa-reb-bî-chem-mekh-râ-sou

djen-dje-li-ia-djen-djâ-la \* bâ-chet-'îchel-hadj-djâ-la es-se-bou-let-'at'-châ-na \* as-qi-ha-ïa-mou-lâ-na

- 1. Ce chant est celui des écoliers qui, la veille ou le matin du Mouloud, vont quêtant de maison en maison et de boutique en boutique quelques chandelles pour illuminer leur msid.
- 2. Des farceurs ajoutent : وَ الْحُايَرُ هِي الرَّجَالَة et les fainéants parmi les hommes.
  - 3. C'est le mot berbère aghendja, la cuillère qui arrose le couscous.
- 4. Ce chant se rattache à une coutume blidéenne qui a été étudiée aussi par M. Bel dans le Maghrib (Quelques rites pour obtenir la pluie en

el-foul-del-la-aou-râ-qou \* as-qî-hi-ia·men-khal·qou bou-ghon-dja-ich·reb-bech-râb \* ïa-reb-bi-a'-t'i-nâd'd'bâb

bou-chî-kha-râ-sou-châb-châb \* bekh-rou-lou-ba-khour-el-klâb

#### TRADUCTION

#### Chant d'enfants.

Bou Ghendja a mal à la tête: Mon Dieu, mouille-lui la tête! Et vous, clochettes, carillonnez, pour que puisse vivre la pauvresse sans mari. L'épi a soif: abreuve-le, ô Maître! La fève laisse tomber ses feuilles: arrose-la, toi qui l'as créée! Bou Ghendja boit du vin: Mon Dieu, donne-nous des nuages! Le Père de la Vieille (chîkha) a la tête blanchie, blanchie: brûlez-lui l'encens des chiens!

temps de sécheresse, Recueil de Mémoires et de textes publié en l'honneur du XIV° Congrès des Orientalistes, par les professeurs de l'École des Lettres et des Medersas, Alger, 1905 in-8, p. 64-65, 71-72, 83, 85-87). Aux époques de sécheresse, quand l'hiver et le printemps menacent de s'écouler sans pluie, les enfants indigènes d'un quartier se réunissent et habillent de chiffons une matraque qu'ils transforment en poupée. C'est Bou Ghendja. Deux des plus grands le prennent chacun par un bras et les autres suivent en chantant ces vers. Le cortège va de porte en porte. Les gens de la maison se font un devoir de faire entrer Bou Ghendja dans la cour et de lui verser quelques gouttes d'eau sur la tête. Ils n'oublient pas de donner un peu de pain ou de farine ou un sou au trésorier de la bande. Le soir venu on partage la quête et Bou Ghendja est jeté au courant de quelque saquia.

#### 2º Chants de Femmes.

I

#### تبربير

مِرْ يُرِفُدُوا جَمِيعُ النَّاسُ مَثْلُ الْخَمْرُ فَى الْكَاسُ مَثْلُ الْخَمْرُ فَى الْكَاسُ وَنَطْلُفِ ازُورَ الشَّاشُ وَنَطْلُفِ ازُورَ الشَّاشُ

يَـمُـا وْبَـابَـا رْفُـودْ وِالْا تَـغِيبَ الْفُمَرْ أَنْطُلْعَكُ يَا شَبَـابُ نُهَـرْشُ فِـرَاشَ حَرِيرْ

#### TRANSCRIPTION

lem-ma-ouba-ba-rqoud \* Djî-rân-nâ-'as-sâs oui-la-tghîb-el-qmer \* ierq-dou-djmi-'en-nâs En-t'el-'ak-ia-chbâb \* mets-lel-khemr-fel-kâs nfer-chef-râ-chah'rîr \* ount'l-qi-zou-rech-châch

#### TRADUCTION

#### Berceuse.

Maman et papa sont couchés. Nos voisins font le guet. Quand la lune se cache, tout le monde s'endort. Je vais te porter, ma beauté, comme une liqueur dans un verre; je te ferai un lit de soie et laisserai retomber sur toi des rideaux de mousseline. التحواف المجنان وَيْحَبُ جَعْلُولَةً وَيُحَبُ الْجُنَانُ وَيْحَبُ جَعْلُولَةً وَيُحَبِّ الْجُنَانُ وَيْحَبُ الْكَالْيَةَ فِي رَاسَ زِيتُونَةً وَيُحَبُّ الْخُسَنَ فِي الْفَقِصْ مَسْجُونَةً وَيُحَبُّ الْخُسَنَ فِي الْفَقِصْ مَسْجُونَةً

Mètre: 10 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Qal-bîi-h'ab-bel-djnân-oui-hab-dja'-lou-la \* oui-h'ab-ha-'âl-ïa-fî-râs-zî-tou-na oui-h'ab-oum-mel-h'sân-fîl-qfaç-mes-djou-na

#### TRADUCTION

Mon cœur aime les jardins; il aime l'escarpolette. Il l'aime élevée au sommet d'un olivier. Il aime aussi le rossignol emprisonné dans une cage.

تحواف المُعْتُ لُراسُ الجُنَانَ وَ بَاللَّوزُ نَسَدَّ رَّفَ وَ بَاللَّهُ مَا لَا الشَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللَّهُ اللَّ

1. Sur le tah'ouâf, cf. Marçais, Dialecte arabe parlé à Tlemcen, p. 205 et s. Les nombreuses pièces de tah'ouâf que j'ai recueillies à Blida me feraient douter de l'origine tlemcenienne de ce genre. Cf. Desparmet, Coutumes, Institutions, Croyances, Blida, Mauguin, 1905, p. 77.

2. Cf. W. Marcais, Dialecte parlé à Tlemcen, p. 236.

عَلِيهُ نُسَرِّي الأَوْلاَدُ وَعَلِيهُ نُطَلِّقُ وَعَلِيهُ نُطُلِّقُ وَعَلِيهُ نُطُلِّقُ وَعَلِيهُ نُطُلِّي الجُوَايْرُ وَنُسَرُدُهُا فِسَنْدُقَ وَعَلِيهُ نَظْيِعُ مَن السَّطَعُ حَتَّى نَتْعَبُلُقُ وَعَلِيهُ نَظْيعُ مَن السَّطُعُ حَتَّى نَتْعَبُلُقُ

Mètre: 5 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

T'la'tel-ras-edj-djnan \* oubel-louz-ned-der-req djâz'a-li-ia-dach-chbab \* tah'-fîf-tou-teb-req 'alih-ner-mil-aou-lâd \* ou'a-li-hen-t'el-leq ou'a-lih-nekh-liz-zaïr \* ouen-rod-ha-fen-deq ou'a-lih-nt'ih'-mes-st'ah'-h'at-ta-net-fel-leq

#### TRADUCTION

#### Th'ouâf.

Je suis monté au fond du jardin et je me suis caché dans l'amandier, quand est passé près de moi ce jeune homme, dont la barbe fraiche reluit. Pour lui je rejetterais mes enfants; pour lui je divorcerais; pour lui je dépeuplerais Alger et j'en ferais un foudouk; pour lui je me jetterais de la terrasse pour m'ouvrir le crâne.

الا تصواب المَّوْفِي نَعُلْ وَلْوْلِي نَرُدَّ عَلِيكَ مَوْفِي نَعُوْفَ مُعَكَ وَلْوْلِي نَرُدَّ عَلِيكَ أَنْتِ حَبِيفْةُ الْمُرُوجُ وَ انَا الِّي نَسْفِيكَ

1. Cf. W. Marçais, Dialecte parlé à Tlemcen, p. 229.

نَسْفِيكَ وَنْنَعْنَعُكَ وَنْكَبْرَ غَصَانَكَ وِيْجِي سِيدَ الْمُلَاحُ وَيْشَمْ رِيحَانَكَ

Mètre: 5 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

H'ou-fin-h'ou-fem-'ak \* ouel-oulyn-rod-d'-lik En-tih'-bìq-tel-mroudj \* oua-nal-lì-nas-qîk Nas-qîk-ouen-n'an-'ak \* ouen-keb-regh-çâ-nek oui-djî-sî-del-mlah' \* oui-chemm-rî-hâ-nek

#### TRADUCTION

Chante un tah'ouâf, je chanterai avec toi. Pousse des cris de joie je te répondrai. Tu es un petit basilic des prairies et c'est moi qui t'arrose. Je t'arroserai et te ranimerai et ferai croître tes rameaux : puis, viendra le roi des beaux et il humera ton parfum.

تحواف النسافی جام مُلُوان وقی سیدی موسی یا سیدی موسی یا سیدی مُوسی یا حَمَّامُ مُلُوان النَّمَانُ الصَّحَّة اَعْطِوْنِی الصَّحَّة اَعْلَی طُولَ النَّمَانُ غیره غیره شرشر یا شرشار شرشر و تعملا شرشار کی شرشر و تعملا و النی یکشرب ماك یسترا مین العملا

Rythme: 5 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

#### Th'ouaf.

Ia-sî-dî-Mou-sa \* ia-h'am-mam-mel-ouan a'-t'iou-niç-çah'-h'a \* a'-la-t'ou-lez-mam

#### Ghtrou.

Cher-cher-ia-cher-châr \* cher-cher-out-'al-la ouel-lî-ich-rob-mâk \* ib-râ-mel-l'aul-la cher-cher-ia-cher-châr \* out-'al-lâ-ouar-ouâh' ouel-lî-ich-rob-mâk \* ib-ra-mel-ladj-rah'

#### TRADUCTION

Chansons (t'h'ouâf) des femmes aux bains de Hammam Melouan et à la cascade de Sidi Mousa, près Blida.

O Sidi Mousa — ò Hammam Mel-ouan — donne-nous la santé — pour la durée du temps.

#### Autre

Retentis, ô cascade, retentis et viens. Celui qui boira de ton eau guérira de ses infirmités. Retentis, ô cascade, viens, approche de nous, celui qui boira de ton eau guérira de ses blessures. بو فالة الله وَاطْمَة يَا لَالَّة الله وَطَّومُ لَا لَالَّة الله وَاطْمَة الله وَالله وَلّه وَالله وَالله

نَلْبُسْ بُرِّيَّكُ اللَّهِ لَا لَا لَكُ اللَّهُ تَلُومُ

Rythme: décasyllabe avec césure après le 5° pied.

#### TRANSCRIPTION

Ia-lal-la-Fat'-ma-ïa-lal-la Fat'-t'oum \* la-fel-bh'ar-såg-ia-oulâ-fes-ma-sel-loum 'lîk-ïa-lal-la-ned-khol-leb-lâ-der-roum \* nel-bes-ber-rî-ta-ïâ-lâ-îm-lâch-tloum

1. La bougâla tire son nom du mot بوفال, bocal, (βαυκάλιον). Ce bocal est un pot en terre cuite dont on se sert pour tirer la bonne aventure dans un certain « jeu de société » qui prend le nom de bougâla. Chacun des assistants ayant choisi une fève et l'ayant marquée d'un signe particulier, la dépose dans le bocal plein d'eau. Puis quelqu'un chante une bougâla. On tire une fève et celui dont la fève sort se voit appliquer le sens de la chanson. Par extension, on donne le nom de bouqâla à un jeu où le bocal d'eau ne figure plus. Dans les soirées (تفاصر) ou plusieurs femmes sont réunies on peut jouer à la bougâla (قاععلها بوفالة) de la facon suivante : On désigne dans l'assistance une fille vierge. Celle-ci fait un nœud au cordon de son sarouel (pantalon) en se disant en ellemême « ceci est pour une telle ». La bougâla qui est ensuite récitée est un présage pour celle qu'elle a « pensée ». De même si c'est une société d'hommes, (quoique les hommes ne s'adonnent guère à ce jeu féminin), on fait choix d'un garçon non marić; il noue également la tekka de son pantalon, etc. C'est un prétexte à rire et à dire des vers, et aussi une occasion de satisfaire l'imagination superstitieuse de ces primitifs qui croient aux présages malgré leur dicton :

السحرحف و و العين تلعف و و الطيرة باطل و

(Voir Delphin, Recueil de textes pour l'arabe purlé, Paris, 1891, in-12, p. 145; Desparmet, Coutumes, Institutions, Croyances, p. 166-170 et pour la bouqula p. 83.)

#### TRADUCTION

#### Bouqâla.

Ah! lalla Fat'ma! ah! lalla Fat't'oum! On ne voit point de canaux dans la mer ni d'échelles dans le ciel. Hé bien, pour toi, ô lalla, j'irais à la ville des chrétiens et je coifferais le chapeau! Vous me blâmez? Et pourquoi?

#### VII

## بوقالة

عَائِشَة عَائِشَة كِيقَ خُرْجَتْ تَقْمُشًا

وَخُلْاَخُلْهُمَا يُهَالُكُوْا مَنْ هُو نَعْسَانُ

بَعْدُمَا مَلْكُتْنِي صَابَغْةَ الرَّمْشَة

خُلَّاتُنِي صَابَغْةَ الرَّمْشَة

خُلَّاتُنِي كِي الْهْبِيلُ سَايَحْ فِي الأوطَانُ

نَارَ الْعُشْقُ أَحَرْمَنْ نَارَ الْكُوشَة

لاَنَارَ الْعُشْقُ أَحَرْمَنْ نَارَ الْكُوشَة

لاَنَارَ الْعُشْقُ أَحَرْمَنْ فَارَ الْكُوشَة

لاَنَارَ الْعُشْقُ أَحَرْمَنْ فَارَ الْكُوشَة

لاَنَارَ الْعُشْقُ عَلَى بَنْتَ قِلْانُ

Rythme: décasyllabes.

#### TRANSCRIPTION

'Aï-cha-'aï-cha-kîf-kher-djet-tet-mech-cha \* oukh-lâ-khelha-ihal-kou-men-hou-n'a-sân

B'ad-ma-'al-ket-nî-çâ-begh-ter-rem-cha \* khal-lat-nî-kil-hbîl-sâ-îh'-fel-aou-t'ân

Når-el-'euchq-å-harr-men-når-el-kou-cha \* la-nå-retbàn-la-mchâ-heub-là-doukh-khân

Rebb-sî-dî-'at'-t'euf-'lî-ia-ben-tef-lân

#### TRADUCTION

#### Bouqâla.

'Aîcha, 'Aîcha! Quand elle sort, elle marche nonchalamment et ses anneaux vont torturer sur son lit l'homme assoupi. Quand elle m'eût atteint, la belle aux œillades alanguies par le koh'ol, elle me laissa comme un forcené errant dans la campagne. Ah! le feu de l'amour est plus dévorant que le feu du four et il n'y paraît ni flamme, ni tison, ni fumée. Mon Maître, mon Seigneur, adoucis pour moi la fille d'un tel.

#### VIII

#### بوفالة

مَا امْلَحْ الْغُرْسُ إِذَا يُكُونَ دَايَرْ بِهُ الصَّورْ مَا امْلَحْ الْعُازَبْ إِذَا يُكُونَ دَايَمْ مَشْكُورْ مَا امْلَحْ الْعُازَبْ إِذَا يُكُونَ دَايَمْ مَشْكُورُ مَا امْلَحْ عَازْبَةْ إِذَا مَا تَددَّرْ مَنْ جَاهَا هَذَا الْخُلْطَةُ وِينْ تَرْمِي مَوْ لاَهَا

Scansion : 4 hémistiches de 12 syllabes et un cinquième de 10 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Mam-lah'-el-ghars-i-dâ-ikoun-dâ-ier-bi-heç-çour \* Mamlah'-eç-çaf-câ-fa-i-dâ-ikoun-'la-mâ-hâ

Mam-lah'-el-'â-zeb-i-da-ikoun dâ-iem-mach-kour \* Mâm-lah' 'âz-ba-i-da-mat-des-ser-men-dja-ha

hå-del-khal-ta-ouin-ter-mi-mou-la-ha

#### TRADUCTION

Qu'il est beau de voir une plantation bien close par un mur d'enceinte! Qu'il est beau de voir un peuplier dont les pieds trempent dans l'eau! Qu'il est beau de voir un jeune homme dont on ne parle qu'avec éloge! Qu'il est beau de voir une jeune fille avec qui celui qui l'approche n'ose pas se permettre des privautés! Ah! pareille liaison, où conduira-t-elle son homme?

#### IX

## بُوفَالَة

مَا أَهْبَلْنِي جِيتَ لَوْطًا وَهُرَسْتَ جُنَانَ دُوَّرَتْ بِالطَّابْسَةَ وْطَامَعْ بِالْغُلَّةُ أَهْرَسْتَ الْوَرْدُ وَالزَّهُ رُحَتَّى السَّوسَانَ وَالْيَاسْمِينَ الْحَزِينَ وَلَّى لِي دَبْلَةً وَالْيَاسْمِينَ الْحَزِينَ وَلَّى لِي دَبْلَةً أَذْخُلُ الْعَدُ وَفِيهَ كَسَّرْلِي الْأَغْمَانَ أَذْخُلُ الْعَدُ وَفِيهَ كَسَّرْلِي الْأَغْمَانَ أَنْا سُلَّمْتْ فِيكَ مَنْ بْغَى يَتُولَّا

Mètre : décasyllabe.

1. Le jasmin est blanc comme les habits de deuil.

#### TRANSCRIPTION

Ma-ah-bel-nî-djît-laou-t'â-ouagh-rest-djnân \* Daououert-bet'-t'âb-ïa-out'â-ma-'bel-ghol-la

Agh-rest-el-ouerd-ouer-zhar-h'at-tas-sou-sân \* ouel-iâsmîn-el-h'zîn-ouel-la-lî-def-la

Ed-khol-el-'dou-fih-kes-ser-lîl-âgh-çân \* A-nâ-sel-lemt-fîk-men-bgha-iet-ouel-la.

#### TRADUCTION

Que je suis fou! Je suis venu à la plaine et j'ai planté un jardin; je l'ai entouré d'un mur en pisé, jaloux que j'étais de ses fruits! J'y avais planté des roses, des fleurs d'oranger, même du lys! Hélas! le jasmin en deuil s'est changé en laurier-rose! L'ennemi est entré dans l'enclos; il a brisé les pousses!... Pour moi, je te dis adieu! Se chargera de toi qui voudra!

#### X غنيه متاع النسا تنفو كالغزاكة خَارُجُة تَــــــارًا ا يَسْبِيوا مْنُ الْعُفَلْ عَيُونَ الْمُسْرَارَا كَلُّكُتْ مُكُرادِي ا خَارْجُة فِي وَعْدِي خُأْخُالْهُا يُسُادِي مَصْبُوغَةُ الشَّعُرُ وَافْهَة فِي الأَفْسَابُ مْعُ ذَاكَ الشّبَابُ ٱلْكَيَاتَرُ وَالرَّبَابُ يَحْسِيوًا مْنَ السَّكُرُ عْلَى خَاطَىرْ وَلَٰهِي تُسُوج كِالْبِدُرْ

.تتساری pour تسارا .1

<sup>2.</sup> مرادي, l'idée est : elle me fait mourir de désir, elle tue (mon cœur plein de) désirs.

Rythme: 5 syllabes et 4 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Khâr-dja-tes-sâ-ra \* tgoul-kil-ghzâ-la
'ioun-el-mas-râ-ra \* is-biou-mnel-'qel
Khar-dja-fî-ou'a-dî \* heul-ket-mrâ-di
Khol-khal-ha-inâ-dî \* meç-bought-ech-chfer'
ouâ-qfâ-fî-laq-bâb \* ma'-dâ-kech-bâb
El-kiâ-ter-ouer-bâb \* iah'-ioum-nes-ker'
'lâ-kha-t'er-ouel-fî \* ta-soudj-kîl-bder

#### TRADUCTION

#### Chant de courtisane.

Elle sort et s'en va nonchalamment. Tu dirais d'une gazelle. Les yeux de la coquette nous mettent hors de notre bon sens. Elle sort pour mon rendez-vous. Ah! elle fait mourir mon cœur. Son anneau de pied fait entendre ses appels, la belle aux paupières teintes! La voilà dans la coupole, avec le joli garçon. Guitares et rebab les réveilleront de leur ivresse! C'est que celle que j'aime se plaît à flâner dehors comme la lune?!

- 1. On prononce: mec-bough-tech-chfer.
- 2. Lire: mnes-sker ou mes-sker.
- 3. Le sens est complet; mais j'ignore si le chant se termine ainsi. Nous n'étudions ici que la structure des vers et non la disposition des strophes ni des rimes.

XI

غنية لبعض المغنيات بي فهوة

الزهو

بُلَّارُجْ يُا طُّنويلُ الْشَا يُهُد

يَا السَّاكُنْ بِينَ الْغُرَفِ الْأَثْنِينَ

بَالَكُ تَـرْعُـي بُحِـيـرَهُ لَالَّة

مُ ولاةً الْخُلْخَالُ بُو رَطْلِينَ

بيت

مَنْ أُمْ مُا نَامْنُ الْهُ جَالَة

ألَّي تَعدُّهُ وَأَسْهُا بُعالِلزِّيتَ

خُلَّاتِني وَمُشَاتُ لَـلرَجُ الالَـة

وانسا عَازَب فِي مَفامَ السِيتَ

بيت

يُمَّا يُمَّا شُوشِتِي مُصْهُورُة

وانا سبع سنين مَا صَلَيتُ

جِيتُ نُصُلِّي مَا خُهُظْتُ السُّورَة

وُدَ بَكُ رَتُ خَلِيلَتِي وَبُكِيتُ



Rythme: octosyllabe.

#### TRANSCRIPTION

Bel-lâ-redj-iat'-oui-lel-qaï-ma \* ias-sa-ken-bin-el-ghrof-lets-tsnîn

bå-lek-ter-'a-bh'i-ret-lal-la \* mou-la-tel-khol-khal-bou-ret'-lin

men-omm-ma-nâm-nel-hadj-djâ-la \* el-li-ted-han-râsha-bez-zît

khal-lât-nî-oum-chat-ler-djâ-la \* ouâ-nâ-'â-zeb-fi-mqâmel-bît

iem-maïem-ma-chouch-ti-med'-fou-ra + ouâ-nâ-seb-'as-nîn-ma-çel-lît

djît-nçel-lî-ma-h'fed'-teç-çoura \* out-fek-ker-tekh-lil-tîoub-kît

#### TRADUCTION

#### Chanson de chanteuses de café-concert.

Cigogne au long corps, dont la demeure s'élève entre deux chambres hautes, garde-toi d'aller pâturer le jardin de la dame qui porte un khalkhal de deux livres!

#### Couplet.

· Ma mère m'a appris à ne pas me fier aux semmes qui, n'étant pas en puissance de mari, oignent leur tête avec de l'huile: elle me laissait pour aller avec les hommes alors que j'étais garçon en âge de mariage.

#### Couplet.

Mère, mère, mon mahomet est tressé avec soin, et il y a sept ans que je n'ai fait ma prière! (L'autre jour) j'ai voulu prier mais j'avais oublié la sourate. Alors j'ai pensé à mon amie et j'ai pleuré.

#### XII

## غنية النساء في فهوة الزهو

أَنْتُ اينا بْنَ الْحُرَّة أَدِّي خَبْرِي وْسِيرْ عَازُمْ بَالَكْ مَا تَنْسَا الْهَذْرَة أَنْشِ لَـلْحَاجَّة مُرْيَمْ،

تنت

أَنْتِياً يَالِي بِيًا مَا ذَا كُنَّا الْكُلِّيا لَا خِيكَةَ الْكُلِّيا لَا خِيكَةَ لاَ فَهُومِيًّا أَنَا وَلْدَ صَغِيرٌ نَتْلُطَّمْ لاَ خِيكَةَ لاَ فَهُومِيًّا أَنَا وَلْدَ صَغِيرٌ نَتْلُطَّمْ

أَنْتِ لَيْ اللَّهُ اللَّهُ وَدَة مَا زَلْتَ نَسَالُ لَكَ وَاحْدَة أَنْتِ لَكَ اللَّهُ وَاحْدَة وَالْا مَتْنَا اللَّه يُرْحُمْ

Rythme: 7 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

En-ta-ïa-iab-nel-h'or-ra \* ed-di-khe-bri-ousîr-'â-zem. bâ-lek-ma-ten-sal-heud-ra \* Em-chi-lel-h'adj-dja-meriem

En-tî-ïa-ïal-lî-bï-îa \* ma-dza-koun-na-lkoul-li-ïa lâ-khi-oua-lâ-'mou-mî-ïa \* nâ-oul-deç-ghîr-net-let'-t'em En-ti-ïal-meq-dou-da \* ma-zel-ten-sâl-lek-ouah'-da fou-qef-râ-chât-ouem-khed-da \* oui-la-met-na-llâh-ier-ham

1. Hadjdja Meriem serait une beauté algéroise, célèbre parmi les musulmans.

#### TRADUCTION

#### Chant de semmes de café-concert.

Toi, fils d'honnête femme, porte mon message, et marche d'un pas décidé!

Et ne va pas oublier notre entretien. Va (droit) chez Hadjdja Meriem.

#### Couplet.

O femme, qui cause mon souci, quand serons-nous ensemble?

Je n'ai ni frère ni collatéraux : je suis un jeune homme balotté (à tous les flots).

#### Couplet.

O beauté irréprochable, je te réclame toujours à l'exclusion des autres. Ètre sur des tapis et des coussins (avec toi)! Et si nous mourions, Allah nous ferait miséricorde!

### ХШ

تعليلة ا

I

1. Il me semble reconnaître nettement le remel d'où est sorti cette forme de vers; il suffirait de prononcer مَنْهُ وَ اللهُ par exemple, pour qu'il fut parfait dans le 1er hémistiche. Mais je ne recherche pas l'origine de ces vers : je veux seulement déterminer le genre de mesure qui le caractérise aujourd'hui sur les lèvres et aux oreilles des acteurs et auditeurs de cette scène. La prononciation que j'ai notée ici aussi strictement que j'ai pu, me fait croire à une simple numération de syllabes.

La ta'Illa se chante à Blida à l'entrée de la mariée dans la maison

## الخمامسة يعاودوا

الداحة: ألسُّبني ريتُهُ

جواب: صَلَّى الله عُلِيه

المداحة: دَاخْـلُ لَـبِيتُـهُ

ج: صَلَّى الْلَّه عُلِيه

المداحة : قَاهْ يَا عَلَى وَلْوْ لُوا عَلِينَا :

الخمامسة يعا ودوا والنسا يولولوا

المداحة: أمّا وُلْدَتْ يُا مِسِنَسة

ج: صلى الله عليه

المداحة: مُسارُبَّاتُ مُسلِبَ

ج: صلى الله عليه

du mari; le lendemain, pendant que la coisseuse la pare pour la taçdira; pendant la tacdira (présentation) qui est le défilé des connaissances et amies; le jour de la circoncision de l'enfant, au moment où on lui change ses habits; enfin, (et quoiqu'il ait un caractère tout à fait féminin) quand l'enfant célèbre une khatma, c'est-à-dire clôture une période de ses études coraniques, ainsi qu'au retour d'un membre de la famille revenant du pélerinage. Il est chanté dans l'appartement des femmes par des femmes, ordinairement un trio composé d'une meddah'a ou mo'allema, frappant sur des t'bilat (doubles tambourins) avec deux baguettes (mat'riqat), tandis que deux khmâmsa (ou accompagnatrices) jouent du bendair (grand tambourin). C'est une vieille coutume, ce semble, qui n'est pas sans avoir gardé un sens religieux. La ta'lila que nous dounons serait le seule en usage à Blida, voire à Coléa et Cherchel (?). Mais je ne suis pas en état de me prononcer sur sa zone d'étendue. Cette ta'lila se compose: 1º d'un souhait de bonheur (passage nº 2); 2º de l'éloge de la femme en l'honneur de qui on la chante (passage nº 3); 3º au début et à la fin, d'un éloge du prophète (passage 1 et 4), qui doit atténuer ce que pourrait comporter de dangereux les compliments et les vœux formulés. La rime se réduit à une assonnance dans l'avant dernier vers. Elle ne se trouve pas dans le 4e avant dernier, pas plus que dans le 3e; en revanche les syllabes sont exactement comptées dans tous les vers.

٢

الداحة: يَا بْسَاضِي يَا مُسَعْدِي:

الخمامسة يعاودوا

المداحة: يَا بْيَاضِي السَّعْدُ عْلِيهَا:

الخما مسة يعاو دوا

٣

المداحة : فَعُدُومًا فُونَ الْكُرْسِي :

الخمامسة

المداحة: وْالاُمِّسِيمُة عْلِيهُا تْنُو مِّسي

المداحة: فَعْدُ ومَا أُونَ الْمُطْرَحْ

المداحة: والأربيبة عليها تُجرَح

10

الداحة: ألصُلَاةُ على رُسُولُ ٱللَّهُ \*

و الْكُمَالُ عْلَى الْحَبِيبُ رَبِّي

الخمامسة يعاودوا

المداحة : وين رَاهُ مُحَمَّدُ ٱلْمُادِي \*

بَرْجِي بِهُ [يا] بُرْحُهُ كُبُادِي

الخمامسة يعاودوا

المداحة : وين رَاهُ مُحَمَّدُ ٱلْمُحْبُوبِ \*

سِيدِي صَاحْبُ الْعُطَا وَ الْجُودُ

# الخماسة يعاودوا الخماسة عادوا المُحْوَا يَا حَاصَرِيكَ الْمُفْرَبِينَ \* يَا النَّبِي خَيْرَ الْوَرَى صَلِّوا عَلِيهَ

Mesure: 2 hémistiches à 10 pieds + 2 hémistiches de 4 pieds + 1 vers de 7 pieds + 2 hémistiches de 6 syllabes — 12 hémistiches de 7 syllabes + les 2 hémistiches du début à 10 pieds.

#### TRANSCRIPTION

ta' li la

1

Es-sem-'ou-ia-h'âd'-rî-nel-moq-ra-bin \* iaen-na-bî-khai-rel-oua-ra-çal-liou-lî' (10 syllabes).

En-bî-rî-tou (4 syllabes).

Dakh-lel-bi-tou (4 syllabes).

Ah!-ia-'la-ouel-oulou'-lî-na (7 syllabes).

Ma-oul-det-ïâ-mî-na (6 syllabes).

Ma-reb-bât-h'a-lî-ma (6 syllabes).

2

Iab-iâ-di-ïa-mes-s'a-dî (7 syllabes). Iâb-îâ-d'îs-sa'-da'-lî-ha (7 syllabes).

3

Ga'-dou-ha-fou-quel-kor-si (7 syllabes). oulom-mî-ma-'lî-ha-touaç-çy (7 syllabes). Ga'-dou-ha-fou-qel-mat'-rah (7 syllabes). oulom-mî-ma-'lî-ha-tef-rah (7 syllabes).

h

Eç-lâ-t'a-lar-sou-lal-lah (7 syllabes). ouel-kmâ'-l'a-lah'-bîb-reb-bi (7 syllabes). ouïn-râh-mo-h'amm-del-hâ-dî (7 syllabes).
Far-hî-bîh-[ïa]-farh'-tek-bâ-dî (7 syllabes).
ouïn-rah-Mo-h'amm-del-mah'-boub (7 syllabes).
Si-di-çah'-bel-'t'â-ouel-djoud (7 syllabes).
Es-sem-'ou etc. (comme au premier vers).

REMARQUE. — Je ne considère pas les saluts au Prophète calla llah 'lih comme relevant de la mesure du morceau.

#### TRADUCTION.

1° La chanteuse (meddah'a ou mo'allema) seule : Écoutez, honorables personnes ici présentes! Le Prophète, la meilleure des créatures! Bénissez-le!

[Les Khemamsa (accompagnatrices) répètent.]

La Meddah'a : Le Prophète je l'ai vu! Les Khemamsa : Que Dieu le bénisse!

La Meddah'a : Dans l'intérieur de sa maison!

Les Khemamsa: Que Dieu le bénisse!

La Meddah'a: Ah! ah! pour nous! Poussez des you you pour nous!

[Les Khemamsa répètent et les femmes de l'assistance poussent leurs cris de joie.]

La Meddah'a : Ah! qu'est-ce qu'a enfanté Jamina?

Les Khemamsa : Que Dieu le bénisse!

La Meddah'a : Qu'est-ce qu'a élevé H'alima?

Les Khemamsa: Que Dieu le bénisse!

2º La Meddah'a: O ma blancheur (chance), ô mon portebonheur.

[Les Khemamsa répètent.]

La Meddah'a: O ma blancheur, que le bonheur soit sur celle-ci!

[Les Khemamsa répètent.]

3º La Meddah'a : On l'a assise sur la chaise!

[Les Khemamsa répètent.]

La Meddah'a: Et sa mère lui a fait ses recommandations!

[Les Khemamsa répètent.]

La Meddah'a : On l'a assise sur le matelas!

[Les Khemamsa répètent.]

La Meddah'a: Et sa mère s'est réjouie en elle!

[Les Khemamsa répètent.]

4º La Meddah'a : Bénédiction sur le Prophète de Dieu et que la plénitude (des vœux) soit sur l'ami de mon Maître!

[Les Khemamsa répètent.]

La Meddah'a : Où est Mohammed, le guide? Ma joie est en lui (comme en toi), ô réjouissance de mes entrailles! [Les Khemamsa répètent.]

La Meddah'a : Où est Mohammed, le bien-aimé, mon seigneur, celui qui sait donner et se montre généreux!

[Les Khemamsa répètent.]

La Meddah'a : Écoutez, honorables personnes ici présentes. Le Prophète, la meilleure des créatures! Bénissezle!

## 3° Chants des Arabes de la campagne.

I

## مثال معني من مسجون كان في السيلو لاصحابه يثبتهم

اَلرَّجْلَةً عَنْدَ الرَّفَابَ تَصَابَ مَاشِي عَنْدُ الَّي مُعِيشَّتُهُ الْهُنَا كَانُ اَنْتُمَا طُعِيلًا وَرْفَابُ بَالْكُمْ تَدَّهُ شُوا تَعْفَرُونَا كَانُ اَنْتُمَا طُعِيلًا وَرْفَابُ بَالْكُمْ تَدَّهُ شُوا تَعْفَرُونَا بَالْمَارَة بِينَانَا الْفُصَّابُ حَتَى الْفُهُ وَاجِي ثَانِي مُعَنَا

Versification: octosyllabes.

#### TRANSCRIPTION

Er-rodj-la-'and-er-rgå-bet-çâb Ma-chî-'and-el-lim-'ich-toulh-na Kan-en-tou-mat-fi-iel-oul-rgâb Bal-koum-ted-dah-chout-gher-qou-na Bel-ma-ra-bî-nat-nal-gueç-çâb H'tal-qah-oua-djî-tsâ-nîm-'a-na

#### TRADUCTION

Improvisation, à mots couverts, d'un prévenu, au secret dans un silo, encourageant ses complices à persister dans leurs dénégations.

La fermeté ne se voit que chez l'homme de cœur, Et nullement chez celui dont la vie n'est qu'indolence. Si vous êtes des hommes et des braves Gardez-vous de vous troubler: vous nous feriez sombrer! Pour témoignage nous avons entre nous le joueur de flûte;

Jusqu'au cafétier qui est aussi avec nous!

#### П

# مربوع يفولونه العرب عند ربط الحمنة

## العربس

نُورِیکُمْ یَااحْبَابْ فَلْبِی ظُنِّی خَابْ ﴿ أَلِّی نَّحَبُّه رَاهْ یَطْلُبْ فِی بُعْدِی أَنَا نَتَبَعْ فَاطْمَة صَابْغَة الأَهْذَابْ ﴿ فِی وَعْدَ الرِّیمْ وَاشْتَا خَیَّبْ سَعْدِی فَالَبْ لِی غِیْرْ فِیلْنِی مَا لَكْ بَجُواب ﴿ أَنْتَا یَا مَاكْشِی مَنْ وَطْنَ بْلَادِی فَالْبُ لِی غِیْرْ فِیلْنِی مَا لَكْ بَجُواب ﴿ أَنْتَا یَا مَاكْشِی مَنْ وَطْنَ بْلَادِی فَالْبُ لِی غِیْرْ فِیلْنِی مَا لَكْ بَحُواب ﴿ خَلْطَة هَذَا الزَّمَانَ تَسَمَّی رَادِی نُورِیکُمْ لاَ تَامْنُوا شِی فِی الْاَصْحَابُ ﴿ خَلْطَة هَذَا الزَّمَانَ تَسَمَّی رَادِی الْکَیْمُ مَصْطُبُوی رَاهُ رَاسُه شَابْ ﴿ مَعْدُومَ بْلِا جُرَاحَ یَبْاتِ یَنَادِی رَبِّی سِیدِی جَبْتُ لَكُ رَایْسَ الْاَفْطَابْ ﴿ لَقَی بِیبِی وَ بِیبِی وَ بِیبِ یَشَعُاوا ثَمَادِی لَقی وَ وَجُهُ اَلْحَبِیبُ یَشْعُاوا ثَمَادِی لَفی وَ وَجُهُ اَلْحَبِیبُ یَشْعُاوا ثَمَادِی رَبِّی سِیدِی وَاشْتَا خَیَّبْ سَعْدِی رَبِی سِیدِی وَاشْتَا خَیَّبْ سَعْدِی

Rythme: décasyllabes.

#### TRANSCRIPTION

Nour-ri-koum-ïâh'-bâb-qel-bî-d'on-nî-khâb \* El-lînah'b-bou-rah-it'-leb-fî-bo'-dî

A-nan-teb-ba'-fat'-ma-çâ-bghal-ah-dzâb \* fî-ou'-der-rim-ouâch-tâ-khi-ïeb-sa'-dî

Gå-let-lî-ghîr-gil-nî-mâ-lek-bedj-ouâb \* En-ta-ïa-makchi-men-oueth-neb-la-di

Nour-rî-koum lâ-tâm-nou-chi-fel-âç-h'âb \* khol-t'et-hadez-zmâm-tes-sam-ma-râ-dî

Eb-kî-oum-Most-pha-ra-hou-râ-sou-châb \* ma'-doumbel-adj-râh'-î-bât-î-nâ-dî

reb-bî-sî-dî-djebt-lek-raî-sel-aq-tâb \* leq-qî-bi-nîoubîn-h'ar-râ-mer-gâ-dî

leq-qî-bî-niou-bîn-meç-bough-tel-ha-d'âb \* Nel-qa-oul-djelh-bîb-ich-fa-ouets-mâ-dî

reb-bî-sî-dî-ouach-tâ-khi-ïeb-sa'-dî

#### TRADUCTION

Merbou' chanté chez les Arabes de la campagne en mettant le henné au fiancé.

Je vais vous dire, mes amis, mon cœur s'est vu décu dans ses vœux. Celle que j'aime n'aspire qu'à m'éloigner. Je poursuis Fatma, aux bords de paupières teints; malgré les serments de la gazelle blanche, qu'est-ce qui a fait échouer mon bonheur? Elle m'a dit : « Eh! laisse-moi! Tu n'as pas de réponse à attendre, car tu n'es pas de mon pays! » Je vais vous dire! Ne croyez plus en vos amis! Les relations, à notre époque, à les bien nommer, ne sont qu'imposture! C'est, grâce aux brûlures (des amies perverses) que Mostfa a vu blanchir sa tête, qu'à bout de souffrances, sans blessure, il remplit les nuits de ses appels! Mon Dieu! Je te délègue (comme intercesseur) le Chef des Pôles, (Sidi 'Abd el Qader el-Djilant) ménagemoi une rencontre avec celle qui m'interdit le sommeil, avec la belle aux bords de paupières teints! Que je voie le visage de l'amie et que mes yeux guérissent! Mon Dieu! Qu'est-ce qui a pu faire avorter mon bonheur!

Ш

تفخّر العرب على بعضهم بعض

كُلْ مَنْ زَاغْ نَدِيرُهُ رَمْحُ تُحَتْ مَلْخَةً صَبَّاطِي

وْلًا تَلِيتُ نَنْهُعْ وَلْدُ الْحَرَامْ عِيهًا وَشَيَاطًا

أَعْلَى الْفِنُوعَ مْنَ الْأَعْدَا هَازَمْ شُرْمَاطِي

وَالْمُكَاحَلُ عَنْدِي الْفُصَارُ وَالطُّوال وَالْوَسَّاطَا

مُوجُودِينَ على النَّفَطْ لَكُلْ طَامَعْ تَفْشَاطِي

نْهُرْغُوا فِيهْ عْمَايُرْنَا بَالطَّبَلُ وَ الْغِيَّاطَا

بَالرَّزَايَم مَّا يَاكُلُ وَ الْخَشَبُ وَالْأَفْرَاطِي

انْنِ يْدُ الْحُمَّارَةِ وَ الْجُبَابُرَةُ وَ الْحُنَّاطَا

كُلُ هُدْ تَحْتُهُ سَكِّينَ بَنْدُفِيَّة خَرَّاطِي

أَنْبُ دِينَارُ عَلِيهُ مَفَوْمَةً مَنْ دُونَ الشَّرَاطَا

بَالْعُزَايَمْ نَنْهِيهُ مَاقْرِيتْ شُغْلَ الصَّمْيَاطِي

نَامْرُ عْلِيهُ الْجَنْ يْسَيبُهُ لَفْلُوعَ مْطَاطَا

هَذَا فَوْلِي عْلَى الْجُوجِيدُ ذَاكَ عْلَى الرَّهَّاطِي

لُو يُعِيشُ مْيَةُ أَلْفِ فِي عُمْرُهُ بَافِي خُرَّاطًا

Mètre: duodécasyllabe.

1. بَيْتَ scrait préférable.

#### TRANSCRIPTION

Koll-men-zagh-ndî-rou-ramh'-tah't-mel-khet-çab-bâ-t'î + oulâ-tlît-nen-fa'-oul-del-h'râm-'î-fâ-ouach-îâ-tâ

a'-lel-fzou'm-nel-â'-da-h'â-zem-cher-mâ-t'i \* ouelmkâ-h'el-'an-dil-qçâr-ouet'-ouâl-ouel-ous-sâ-t'â

mou-djou-dî-na'-lan-neqt'-lkoll-t'a-ma'-taq-châ-t'î \* nferghou-fîh-'mà-ier-nâ-bet'-bel-ouel-ghi-ïa-t'â

ber-zâ-iem-mâ-ia-kol-oul-khcheb-oul-âq-râ-t'î \* mni-del-h'am-mâ-ra-ouel-djba-bra-ouel-h'an-nâ-t'a

koll-ah'd-tah'-tou-sek-kin-bend-qi-ïa-khar-râ-t'i \* alf-dî-nâ-'lihm-qaou-ma-men-dou-nech-ra-t'a

bel-'zâ-iem-nen-fih-ma-qrît-chogh-led'-dam-ïa-t'i \* nâm-r'a-lî-hel-djeun-isaï-bou-leq-lou-'m-tâ-t'â

ha-dâ-qaou-lî'-lal-djh'îd-dâ-k'a-lar-rah-hâ-t'î \* laou-'i'îchmia-alf-fi-'am-rou-bâ-qî-khar-râ-t'a

#### TRADUCTION

## Fakhr (Eloge de soi-même).

Quiconque me brave, je l'étends comme une lance sous la semelle de mes souliers et je ne m'obstine guère à faire du bien à un drôle, rebut répugnant. Contre les bandes de mes ennemis, je me ceins de mes hardes, et j'ai des fusils et courts et longs et moyens, tout prêts à lâcher leur détente sur qui convoiterait mes dépouilles! Et nous y versons nos charges au bruit du tambour et de la ghaïta! Et j'ai des gourdins qui le rassasieront aussi, ainsi que des massues faites de poutres et de bûches aux mains des âniers, valets et garçons mesureurs de blé! Et chacun d'eux a une lame de Venise prompte à vous mettre en copeaux, estimée mille dinars sans condition. Et j'ai aussi pour l'éloigner des exorcismes que je sais, dans le goût de ceux d'Aldamiatti : je n'ai qu'à le commander à un djinn et il l'emportera jusqu'aux pics des Mt'at'a. Ceci est à l'adresse des sournois et cela à l'adresse de l'ennemi, qui, vivrait-il cent mille ans, s'entête dans son hostilité.

#### IV

# كلام العرب

أَوَاهُ أَوَاهُ ذَا السِزْمُسَانَ عَلِي جَارٌ \* جُرَعْني كَاسَ مُوَارْ مَنْ فُوَةً جَهْدِي لُوْجَاتَ خُيُسُولُهُمْ لَلْحُرْبُ تُعَدَّاتَ \* نَلْفَاهُمْ بِالطْعَامْ غِيرَ انَا وَحْدِي لَاجْمَاتُ خَيْسُولُهُمْ لَلْحَرْبُ تَعَدِي

Mètre: décasyllabes.

#### TRANSCRIPTION

A-ouâh-â-ouah-dzâz-mâ-na'-li-ya-djâr \* djra'-nî kâ-sem-râr-men-qou-ouat-djah-dî

laou-dja-tekh-ioul-oum-lel-h'eur-bet-'ad-dât \* nal-qâ-houm-bet'-'âm-ghì-râ-nâ-ouah'-dî

el-aï-ïam-baï-d'a-oulâkh-d'â-ret-ba'-dî

#### TRADUCTION

Aouah! Aouah! Le temps est dur pour moi! Il m'a fait boire une coupe d'amertume pour prix de mes excès de zèle! Aussi viennent leurs cavaliers pour nous provoquer au combat : j'irai au devant d'eux, sans escorte, leur offrir du couscouss! (Baste!) les jours sont blancs et après moi plus de printemps!

V

## كلام العرب

1 يَا كُبُرَارْسِي ثُلَقَّبُ الْخِيلُ ٱرْجَالِي \*

نَعْطِيكُ وَاحْدُ الْوْجَابُ تَدِيمُ مْفَيَّدُ

2 نَعْطِيكُ وَاحْدُ الْوْجَابُ وَ تُرُوحُ فَبَالَةً \*

أطريف بُهُرِيكُ بَالَكُ تَحَيَّدُ

3 سَفْصِي عَلَى الْأَجْوَاذْ دَايَمْ رُحَالَةْ \*

[كَانَ] رَاهُمْ مُتْهُلِّينَ ﴿ إِلَّا النَّجْعُ رَبُدُ

4 أَتْصِيبْ البِّنَاتْ ثُمْ يَكُوبِوْا بِالنَّجْلَةْ \*

عُامْرُةً إِذَا تُمْشِي تُفُولُ أَنْتُ إِسُدُ

5 طَامُّو الَّا فِسْيَانُ رَايَحُ لَحْكُومَةً \*

عُسَّةً تَبُايَعُ لِيهُ مُنَّهُ تُشَرُّهُهُ

1. Une version donne غَيْرُ ثُغُبُ

2. متهتین معانین au licu de متهتین متها

- 3. Le vers n'aime pas à commencer par une lettre djezmée, et on lui donne d'ordinaire un alif d'appui; cf. plus bas (11° v.) و المحارم et 15° vers اخلاخل au commencement du vers 11.
- 4. تَتْرَعُدُ prononciation et notation fréquente dans les manuscrits des chanteurs, au lieu du classique اَتُسُرَقَّدُ (cf. Marçais. Dia-lecte de Tlemcen, p. 78) conviendrait tout aussi bien à la mesure.

6 ثَـانِي الـزَّهْـرَةُ مُثِيلُهُا فِيرُ النَّعَامَـةُ \*
 كي طُلْقْتُ الدَّورُ عُلَى الْكُتَوْ بَانَ مُهَوَّدُ

7 ذَاكَ الْجَبِينَ إِيْبَانَ مَاوِي كِي النَّجَمَة \*

وَ الْحُواجْبُ السُّودْ فِيرْ نُونَاتُ جُرَايَدْ

8 وَ الْعِينُ تُنْكُرُ غِيرُ مُدْفِعٌ لُلزَّدْمُتْ \*

لَلطَّرَادُ نَصْبُ الْطُبْجِي ثُمَّ وَاجَدُ

9 ٱلْخَدْ شَرْكَ مُلِيحْ غَالِي فِي السَّومَةُ \*
 و الَّا الْبُوجِي كِي شْعَلْ بَايَتْ يُوفَدْ

10 دَايْرُةُ شُنْتُوفَ عُلى الصَّدَرُ بَالسَّلْطَانِي \*

خَاتُمْ فِي الْيَدْ فِيمْتُهُ الِّي تَشْرِي عَبْدُ

11 أَلْخُلَاخُلُ مُرَدْقِينَ قِي السَّافَ تُمْوَدِّي \*

إيْمَـلْكُوا مَنْ يْكُونْ فِي دَارُه رَافَـدْ

12 الْـزْنُودْ تُنفُولُ سُيُوفِي فِي يَـوْمُ الـزَّدْمَةُ \*

النبذن رمع طبعسوة البنيي معتمد

13 ٱلنَّهُ وَدْ مَثْلُ خُوخْ رَاهْ طَايَبْ غَيَّرنِي \*

وِيْــُرُوحْ مُمْهَــِدِي فِي الصَّنَــادُنْ مُتْعُـمَّـدْ

14 جَي الشَّبَاحُ حَرْجُ ظُرِيثٍ غَالِي جَي السُّومَةُ \*

ٱلْمَلْفِ يَا الْأَحْبَابِ وَ الْحَرِيرَ الْمُكَرِّكَدُ

1. Allongement de يُ dans يبان soit que l'on écrive أَجْبِينِ يُبَانُ bien أَجْبِينِ يَبُانُ , ou bien أَخْبِينَ إِيبَانُ

15 أَصْحَارْمُ مُسَلِّكِينَ وَكُوامَرْ مُجْبُودُ \* مَنْ صَنْعَة خَلِيلٌ فِي الْبُلِيدَة مَا تُوجُدُ 16 صَائْعُه الْعَرْبِي طَرِيقِ رَفْبَة مَتْحَرْبِي \* اشْرِيقِ وْ نُسبِي مَنْ ثْرَايْتَ مُحَمَّدُ

17 ذَا كُلَامْ عِيْسَى رَاه ذَاكُورْ ثَلْثُ نَسَا \* بُنَاتَ الْأَجْوَادْ جَايْبُ عَبِلِيهُمْ ذَا النَّشْدُ

18 بْنَاتَ الْأَجْوَادْ جَاوْا يَمْشِوْا كِي الْفُيَّادْ \*

لَلْعُرْشُ خُرْجُواْ تَجِيهُمُ النَّاسُ تَجُرَّدُ

Mètre: décasyllabes.

#### TRANSCRIPTION

Iåk-rar-si-tseq-qef-el-khîl-ar-dja-nî \* na'-t'îk-ouah-del-oudjâb-ted-di-hem-qaï-ïed

na'-t'îk-ouah-del-oudjâb-ouet-rou-heq-bâ-la \* et'-riqbou-fa-rîk-ba-la-ket-h'aï-ïed

saq-çî'-lal-adj-ouâd-dâ-ïem-rah'-h'â-la \* [kân-]râ-houm-met-hal-lin-ouil-lan-nadj-'er-fed

et-çîb-leb-nât-tsemm-iak-ouiou-ben-nedj-la \* 'am-ra-i-dza-tem-chît-qoul-en-ta-sed

t'am-moul-la-fas-ian-ra-iah'-lah'-koù-ma \* 'as-sat-baïa'-lih-men-nou-tet-ter-'ad

tsa-niz-zoh-ram-tsil-ha-ghir-en-'a-ma \* ki-telq-ted-dour-'lal-ktef-ba-nem-haou-oued

dza-kel-djbî-nei-ban-d'â-ouï-kin-nedj-ma vouelh'-ouâdjbes-soud-ghîr-nou-nâ-tedj-ra-ïed

ouel-'în-ten-h'ar-ghir-med-fa'-lez-zed-ma # let'-t'rAd-naç-boul-t'oub-djî-tsoum-ma-oua-djed

el-khad-char-kem-lîh'-ghâ-lî-fes-souma \* ouïl-lal-bou-djî-kich-'al-bâ-ïet-iou-qad

daï-ra-chen-touf-'laç-dar-bes-sol-t'â-nî \* khâ-tem-fel-ied-qîm-toul-li-tech-rî-'abd

Elkh-lakh-lem-red-fin-fes-såq-tah-ouen-nî-hal-kou-menikoun-fî-da-rou-râ-qed

Lez-noud-tqou-les-iouf-fî-iaou-mez-zed-ma \* el-bedner-mah'-t'ab-'ou-helb-nîm-'am-med

En-nhound-metsl-khoukh-rah-t'â-ïeb-ghaï-ier-nî \* oui-rouh'-mah-dî-fîç-çnâ-deq-met-gham-med

Fech-chbah'-hear-djed-'rîf-ghâ-li-fes-sou-ma \* el-melfîal-ah'-bâb-ouelh'-rî-relm-ker-ked

Em-h'ar-mem-sel-kîn-ouak-ouâ-mer-medj-boud \* mencen-'at-khlîl-fel-blî-da-ma-taou-djed

Çân-'oul-'ar-bîd'-rîf-raq-ba-met-har-bî \* Ech-rî-fou-nasbî-mets-raï-tem-h'am-med

Dzak-lam-'îs-sa-rah-dzâ-ker-tel-ten-sa \* bnâ-tel-adjouâd-djaï-b'a-lî-oum-dzan-nechd

bnå-tel-adj-ouâd-djåou-iem-chiou-kîl-qoï-ïad \* lel-'eurch-kher-djout-djih-men-nå-set-djar-red

#### TRADUCTION

Cocher (de la diligence), arrête tes chevaux! Attendsmoi! Je veux te confier une lettre que tu porteras cachetée. Je te confie une lettre! Va droit à destination. C'est sur la route de Boufarik, prends garde de te tromper! Demande les Nobles qui sont en perpétuelle migration, soit que tu les trouves au repos soit qu'ils lèvent le camp. Tu trouveras là des jeunes filles dont les grands yeux brûlent: 'Amra qu'à sa démarche tu prendrais pour un lion; T'ammou qui ressemble à l'officier (de bureau arabe) se rendant à son tribunal tandis que le garde qui tremble devant lui le salue militairement; enfin Zohra que l'on ne peut comparer qu'à l'autruche quand ses boucles lâchées retombent sur ses épaules. Ces fronts brillent lumineux comme l'étoile; les sourcils noirs ressemblent aux noun des rôles adminis-

tratifs; l'œil tue : c'est un canon prêt pour l'attaque, que l'artilleur a dressé pour le combat et dont il a terminé les préparatifs; la joue est un cherk (sorte de cuir colorié comme le filali) fin, de haut prix, ou bien une bougie allumée qui éclaire dans la nuit. Elles portent sur la poitrine un chentouf (collier) de Solt'ani et à la main une bague dont la valeur permettrait d'acheter un esclave. Leurs bracelets de pieds entassés l'un sur l'autre autour de la jambe (mot à mot : montés en croupe) me plongent dans le découragement : ils vont porter la mort jusque dans l'intérieur des maisons dans le cœur de l'homme endormi. Leurs bras! tu jurerais des épées un jour de rencontre ; leur corps est une lance portant le cachet des Beni Ma'ammed. Leurs seins ressemblent à ces pêches mûres, si tentantes, que l'on expédie dans des caisses après les avoir délicatement enveloppées. Aux jours de toilette leur parure est galante et de haut prix : c'est du drap, ô mes amis, et du crêpon de soie: les mouchoirs sont bien tendus et les ceintures sont en fil d'or, ouvrage de Khlil, comme il ne s'en trouve pas à Blida, Khlîl qui a pour ouvrier El'Arbi, l'homme de bonnes manières, l'homme de cœur, l'artiste passé-maître, chérif, de haute extraction, de la postérité de Moh'ammed. Dans cette pièce 'Aïssa a chanté trois femmes, filles des Nobles, produisant en leur honneur ces vers, - filles des Nobles, qui marchent semblables aux caïds, quand ils se rendent dans les tribus et que les gens viennent au devant d'eux pour payer leurs impôts.

## 4º Poésies badines, satiriques et gnomiques.

# بعض الابيات من مضحكات الطلبة على الماكول

خُبْزُ السّمِيدُ بَى الْمَنْدِيلُ وَ الْزِبِيبُ مَا يُجِي شِي ثَفِيلُ شِينَة وْلِيمْ شُغْلُ طُوِيلُ ٱللَّهُ يُعِينَ بَالْفُدْرَا بُطَ اطَة طُوِيكَة تُعُورُ فَسُطُلُ عَمْرُ الطِّيعُورُ تُبَاعْ كِي الذَّهُبُ مُشْكُورً جَا فِي خَدِبَّت لَكُبُرًا مُسكُشُّو مْعُ الشَّكْلُاطُ وَالسُكْرُ مْثُلْحِ بْيُاطْ مُعْجُونَ بَالمُسُوكَ الجُدِيدُ بِهُمَ نُفَعْدُ السَّهْرَا وَنْكُونَ فِي مْكَانَ فِريد وَاصْحَابِي عَلْي بَرّا ذَا الْمُسرَقَدُ ٱلْمُسسرَارُ يَشْهِى الْعَلِيلُ مَن الآَصْرَارُ Rythme: 6 syllabes.

وَالْجُوزُ فِي انْصَابَ اللِّيلَ كَفِيتَة كِي الْنُصَبُ صَفِرًا بُنْدَقْ وَالدَّقْلَدَةُ نُورْ تَشْعَلْ جَمْرُة حَمْرُة مَنْ صَابُ لِي مَيَاتَ بَلاَطُ وَنُسزِيدَ مُسوفَهُمْ عَشْرَا بَوْكًا مَانْزِيدَ النَّالُطُ هَذَا مْنَ عُدادتِّي نَبْرَا جِيبُوا مناذي الْفُنْعِيد وَصْنِيدْفَاتْ بَأَلْهُانِيدْ وَالشَّارْبَاتُ مِي الْبَلَّارْ حْدِي تَشْعَلْ كِي الْفَمْرَا نُعْلَىٰ مُلِيئِ بَابُ الَّدارُ لَامَنْ يُزوُرْنِي زُورًا ..... الخ

#### TRANSCRIPTION

Khobs-es-smîd-fel-men-dil \* oùez-bîb-mâi-dji-chits-qîl oul-djouz-fin-çâf-el-lîl \* kef-ta-kidz-heb-çof-râ tchî-na-oulim-chogh-let'-ouîl \* Alla-i-'in-bel-qod-ra ba-t'â-t'at'-ouî-lat-four \* qos-tel-'amr-et'-tî-four ben-deq-oued-deg-lat-nour \* tech-'al-djem-ra-h'am-ra tef-fah'-kîdz-heb-mech-kour \* djâ-fih-dî-ial-ko-bra mes-kout-choum-a'ch-chek-lat' \* oues-sok-rem-tsel-djeb-iât'

men-çâb-lîm-ïa-teb-lât' \* oun-zîd-fouq-oum-'ach-ra bar-ka-man-zî-delkh-lât' \* ha-dam-n'ad-tî-neb-ra Djî-bouç-nad-qel-qon-fîd \* ouç-nîd-qat-bel-fâ-nîd ma'-djoun-belm-sou-keldj-dîd \* bih-men-qa'-des-sah-râ ouen-koun-fîm-kâ-nef-rîd \* ouç-bî'-la-ber-râ dâlm-reg-ged-el-mes-râr \* ich-fîl'-lîl-mel-lad'-râr ouch-char-bât-fel-bel-lâr \* hia-tech-'al-kîl-qem-ra noghl-qem-lîh'-bab-ed-dar \* la-men-izour-nî-zou-ra

#### TRADUCTION

Extrait d'une de ces poésies badines où les t'olba plaisantent sur leur gourmandise.

Un pain blanc dans la serviette! Du raisin sec que je ne trouverais pas lourd! Des noix vers le milieu de la nuit! Du raisiné jaune comme l'or! Des oranges et des citrons, longs à dépouiller, mais Dieu m'en donnerait la force! Des patates douces à la lente cuisson, des marrons plein la poële! Des noisettes, des dattes « deglet nour » qui brillent comme la braise rouge! Des pommes comme l'or, renommées, que l'on donne en cadeau aux Grands! Des biscuits avec du chocolat, du sucre blanc comme la neige! Ah! si j'avais cent plats et que je pusse y ajouter encore dix autres, cela suffirait, car je n'aime pas les promiscuités, et, à mon ordinaire, c'en est assez pour me ra-

nimer! Apportez moi (ensuite) des paquets de bonbons, des boîtes de nougat, et de la confiture fraîche au musk pour m'occuper durant la veillée. Et que je sois seul dans une salle et que mes camarades soient dehors! Voilà des fruits confits fort jolis qui feraient oublier ses maux à un malade! Et ces sorbets dans le cristal qui brillent de l'éclat de la lune! Voyons, je vais fermer la porte de la maison et que personne ne vienne me faire la moindre visite!... etc. etc. etc.

H

وصاية

وصاية سيدي محمد عروسي لوليده

يًا فَارِي فِي منافِعَك لا تُسْتَهْ رَاش \*

أَحْصَنْ عِلْمَكْ وْ زِيدْ عِلْمًا لَا تُدْرِيدُ

تُعَلَّمْ مَّنْ كُلْ فِائِدَةً مَا تَسْتُغْنَاشْ \*

لأبُدَّ يْحِيثُ وَفْتْهَا تُصَّرَّفِ بِد

وُ الِّي هَافِتُ عَلَى الْوْعَرْ مَا تَتَبَعْهَاشْ \*

سُلِّمْ فِي حَاجْمُ انْبَعْعْ وَالشُّومُ خُطِيمْ

لاَ تُعْمُبُ شِي الْمُفَلْفُ الِّي مَايَزْكَاشْ \*

تَعْيَا مَنْ صُحْبْتُ مُ تَمْشِي وَ تُحَلِّيمُ

وَ الْمُرْوُ الِّي تُنفُولُ هَدُا مَا يُرْدُاشُ \*

زُورُهُ فِي سَاغَتُ الْفُضَا تَعْرُفُ مَا فِيمْ

وَ الْأَرْضُ الِّي مْطُرِفِةٌ مَا تَحْرَثُهُاشُ \*
مَا تَاكُلْ خِيرُهُا مَا تَبْرَحْ لَمْجِيمْ
وَ الْهُجَّالَةُ الْمُطَلَّفَةُ مَا تَاكُذْهَاشُ \*
مَضُوي غَيبْهَا حَتَّى الطَّبِيبْ لاَيُبْرِيمْ
وُ امِّ الرِّبِيبَ مْعُ الْعْيَالُ تَرِيدُ هُرَاشُ \*
تَافُولُ لْهُا الْجُبِي صُوتَكُ تَرِيدُ قَعَلَيِهُ

Mètre : vers décasyllabe.

#### TRANSCRIPTION

Ouçâïa.

Ouçâïa Sidi Moh'ammed ben 'Arousi lioulidou.

la-qâ-rî-fîm-nâf-'ak-lâ-test-ah-zach Ah'-cen-'el-mek-ouzid-'el-man-la-ted-rih T'al-lem-men-koll-fâi-da-mâ-tes-tegh-nach Lâ-boud-daî-djîk-ouegt-ha-tec-cer-ref-bih Ouel-lî-h'af-t'a-lel-ou'ar-mâ-tet-b'a-hach Sel-lem-fî-h'âdj-tan-f'a-ouch-chou-mekh-t'îh La-tec-h'ob-chîlm-qel-qel-lî-ma-iez-kâch T'a-ià-men-coh-btou-tem-chi-out-khel-lih Oul-mer-oul-lît-goul-ha-dza-mâ-ier-dach Zôu-rouh-fi-sâ '-tel-qd'a-ta '-ref-ma-fih Oul-ar-del-lim-t'err-fa-ma-tah'-rets-hach Ma-ta-kel-khei-rha-ma-tef-rah'-lem-djih Oul-heudi-dja-lal-mt'ell-ga-ma-ta-khou-dhach Mek-ouî-'aïb-ha-h'at-tat'-bib-lâ-ieb-rih Ououm-mer-bî-bem-'ïà-let-zî-dah-rach Koulh-ma-tgou-lel-hakh-ak-fi-çou-tek-tzi-det-'al-lih

#### TRADUCTION

Recommandations de Sidi Mohammed ben 'Aroust à son fils (Poésie gnomique).

Toi qui me lis, quand il s'agit de tes intérêts, ne plaisante pas: fortifie ton savoir et ajoutes-y les connaissances que tu n'as pas. Apprends tout ce qui peut t'être utile. Ne te crois jamais à même de t'en passer. Tôt ou tard viendra l'occasion d'en faire usage. Quand une affaire s'engage sur la pente du danger, ne la suis plus; dis-lui adieu, c'est le plus sage! Ce qui ne présage rien de bon, laisse-le. Ne prends pas pour compagnon l'homme violent s'il n'est irréprochable : tu te fatiguerais de sa fréquentation et tu le quitterais. Dis-tu d'un homme : « celui-là n'a pas dégénéré! »? Va le voir dans une heure difficile et tu sauras ce qu'il a au cœur. As-tu une propriété éloignée : abstiens-toi de la labourer; tu n'en mangerais pas les fruits, tu n'aurais même pas le plaisir d'aller t'y promener. N'épouse pas une femme divorcée: son vice est cautérisé, mais nul médecin ne saurait l'en guérir. Quant à la veuve qui t'apporte un beau-fils, elle sera toujours en querelle avec toute la maison, et plus tu la prieras de parler à voix basse, plus elle élèvera la voix.

#### III

# هجا او هجو و تجسیر) ، بد یت بی بُولی نَظُمْ \* وَاصَّنَاتُ یَا بُاهُمْ وَاصَّنَاتُ یَا بُاهُمْ وَاصَّنَاتُ یَا بُالُدُ بِیّا وَاضَالُهُ مِیْا یَالُدُ وَیَالُهُ وَانَالُ وَاجْبُ عَالَدُ بِیّالُ وَاجْبُ عَالَدُ بِیّا وَانَالُ وَاجْبُ عَالَدً بِیّا

1. Cette satire serait de la composition d'un maçon indigène de Blida,

يَاكْ يَعْرَفِنِي نَنْجُمْ رَانِي بِيهُ نَتْكَلَّمُ مَا يَهْرَبُ مُنْ يُدِيِّا بُدْرَامِي عُلِيهُ نُنزُدُمْ أعلى جميع عدايا يَنْصُرْنِي رَبُ الْأَعْظُمْ لِيلْةُ السَّبْتُ يَادُهَارْ \* صَارْلِي مَعُ مُحَمَّدُ فَيَارُ وُلْدَ الْجُوجَ الْمُصْفِازْ \* وَ رَفِافْتُ مِ عَـزُويِّت بُالْمُاجْ ذَاكُ السَّمْسَارْ \* وَالْعُسرُطُاسُ يُا خُويا مَا عُرْفُوهُ شِملى شِيطُان مُعَدْ رَبْعَة يَالَاخُوانَ وبدا يشتم بيا بد بيه قُدُا النِّيرَانَ نْعُيَّفْ بِدُ الدَّنْيَا لُوكُانُ نُطَفْتُ لُهُ بَالْلُسَانُ فَبْلُ الْيُومْ فُلْتُ عَلِيهُ \* حَلُّونِي نَسْتُتُ عَلِيمُ لُوكَانِ كُنْتُ نَشْتُعُلْ بِوْ \* يُرْجُعُ ذُلْ مَنَ الْوُلِيَّا لَاكِسُ الْلَّهُ عُسِمِيهُ \* هُذَا وِينَ طَاحُ فِيدِيًّا وْ فِيضَعُهُ بِينَ الْعِبَادُ عُسَاءُ الْلَّهُ الْجُوَّادُ وبسغى ينفرب ليا أَطْلَبْتُ مُنَّم الْأَبْعَادَ أعَــزايـزه جمعيّة بَعْدُ مَاأَنْفِصْ بِالْأَشْهَادُ أَعْزَائِيزُهُ يَا ذَا السِّنَاسُ \* رَاهُ مَ كُسمُ مُنْ تُرَّاسُ

connu parmi ses coréligionnaires pour sa verve caustique. Cet ouvrier retire même de son esprit certains revenus, qui constituent son casuel ; il écrit des satires sur commande moyennant quatre ou cinq douros. L'individu satirisé ici est chaufournier de son métier. Les autres personnages sont connus à Blida. Cette pièce est donc un spécimen de la satire personnelle. La satire générale se trouve aussi.

ٱلسَّمْسَارُ وَالْعُرْطَاسُ \* وَوْلِسِدُ الْمُسْزَالِسِيَّا

بَاتِّا فَبَالْتُه عَسَّاسُ \* مَايَعْيَاشْ مَن الْمَشْيَا

بَاتًا ادَّاهٔ لَلَّوتِيلَ فَرَش لُه فِراشُ حَلِير سُبْعَةُ فِرَانْكُ بَالتَّفْدِيرُ فَالْ لُه قَلِيلَ عَلِياً فِي رَاهٔ دِيلَ كَثِيلَ اللَّهَ فَيلِيلَ عَلِياً

بَاشُ نُخَلِّضَ الدِّينَ \* وَ ٱلكُواكُو مْنَ التَّوْمِينَ

خُفِتْ يَسْمُعُوا نَاسُ احْرِينَ \* وْ يَسْنَصَبْغُوا يَسْدِيًّا

يَنْحُلُوا فِي الْعِيْنِينَ \* وْيُصْعِدُارُوا خُرِيّا

بُعْدُ اللَّبْسَةُ وَ الْزِينَ أَنْبُاعْ كِي فُومُ اخْرِينَ غُومُ الْمَ عُلَى الْوَذْنِينَ غُومُ الْمَ عَلَى الْوَذْنِينَ غُومُ الله عَلَى الْوَذْنِينَ إِنْ اللهُ عَلَى الْوَذْنِينَ عُومُ الله عَلَى الْوَذْنِينَ إِنْ اللهُ عَلَى الْوَذْنِينَ اللهُ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللّهُ اللهُ الله

مُا حُبَّتْ شِي تُدِّيهُ \* فَالْتُ لَهُ صَبْتُكُ وَلِيًّا

أَنْتُما فَاعَثْ تَعْطِيمْ \* كُشُ تُصرُوخُ عُلِيًّا

كِي مُشَا لَـلْـكُـو مِيسِيرٌ

السُعَّاجِي كُلْبُ كْبِيرُ

مُنْ وَذُنِيهِ مُنَ كُثِيرً

يشهد مع ذاك اليسير منربُوة البليسيا

مْحُمْدُ مْشَا بُالدَّهْشَة \* لَلْبِيدرُو مِسِي رَعْشَدُّ

فَالْ لَّهُ انْتُ مُسِيْلُ عِيشَةً \* وَاشْ جِيتُ تُعْمَلُ هُنَايَا

خُرَجْ مَنْ ثُمْ لَلْكُوشَة \* وَمْشَا يْبِيعْ فِي الْبُويَا لَا بْغُى يَتْكَافُى بِمُ اذًا جَاوًا فِيَدِ يَا مَا يُزِيدُشْ يُقْعُدُ مُنَايِا

مَنْ ثُمًّا خُلُبً عُلِيدً الكوميسيز دار تنبيذ رشى نُنْفِيهُ شِي نْبَاصِيهُ

أَنْسُعًا جِي رَاءُ انْتُهَا \* وَ مُحَمَّدُ بُهِي مِيْهَا يْبَاصِيد اللَّهُ خُبَّهُ \* مُكَذا بُسِيتُ أَنْايُا بَاغْتُ اوْلَادُ السُّرْفِ \* يُصِيرُ لُهُ كُشُر مَنْ ذَايَا

> جَدِي نَتْوُسَلُ بِمْ إِنْ شَا اللَّهُ مَا يَخْطِيهُ يُدِي عَفْلُمْ يُخَلِّيمُ

يْكُسُونُ و الَّا يَعْمِيهُ. بجاءًالاً نبيا يُرْجع تُحْتُ رُجُلِيًا

شُتَّتْ شُمْاً مُ رُبِّسِ \* بْجَاهُ عُمُرُ الصَّحْبِي

وَعُصْفَ مَانُ وَ أَبِي \* بُكُرُو زُكُرِيًّا

وُصْلِي مُنْدُرُ ٱلْمُرْبِي \* وَجُمِيعَ الْأَوْ لِيَا

يُسا السلِّبَ يُسا فُسادِرُ بجاة عُبْدُ الْفادِر وُ طُلُحُتْ وُالرَّبِيرُ بُرَجْ رُبِّي عُلِيًا سُلَّكْنِي مْنُ الْخُورْيُا وْ بَالْبُشِيرُ الشَّذِيرَ

ٱسْتُونِدي يَا سَتَّارْ \* وَ انْهِي عَتَّي كُلْ عَسَارْ ؛

بِجَاءً سِيدُ الْأَبْسِرَارُ \* مُحَمَّدُ سِيدُ رُفِيًا

يًا اللَّهُ تُنْجِي الْأُ وْزَارْ \* بُحْسِلِسِهُمْ السَّعْدِيَّا

عَمَامُ الْمَوْ يَمَا أَخْمُوانَ ثَنِينَ وْ عُشْرِينَ مَرْوِ يَّا اَرْزُقُ وْ تُسُوبَ عُسْلِيًّا تُمِيِّتُ مُنوا الْأُ وْزَانَ وْ ثُلْثُ مْيَةْ مْنَ الْهِجْرَانَ جُمَا ذْثَانِي يَا رَحْمَانَ

Mètre: 6 pieds.

#### TRANSCRIPTION

## Hidjâ

Bdít-fi-qaou-lî-nen-d'em \* oueç-çen-net-ïâ-fa-ham \* ouâ-h'ad-rah-iet-qed-dem \* oueb-dâi-'â-ned-fî-ïa \* oua-nâ-lih-net-h'az-zem \* lï-ïâk-ouâdj-ba'-li-ïa

Râ-nî-fîh-net-kel-lem \* ïâk-i a-ref-nî-nen-djem \* bedrâ-'î'-lîh-nez-dem \* mâ-ïoh-reb-men-idî-ïa \* ien-çer-nîrebb-la'-d'em \* a'-ladj-mî-'a'-dâ-ïa

Lîl-tes-sebt-ïâ h'od-dâr \* Çâr-lîm-'am-h'am-degh-ïar \* oul-del-djou-djel-maç-fâr \* ouer-faq-tou-'az-ouï-ïa \* Bel-h'âdj-dâ-kes-sem-sar \* ouel-fer--t'âs-ïâ-khou-ïa

M'âh-reb-'a-ïâl-akh-ouan \* mâ-'ar-fouh-chî-chaï-t'ân \* bih-fî-heg-dan-nï-rân \* oueb-dâ-ich-tem-fî-ïa \* laou-kân-nt'eqt-lou-bel-sân \* nd'i-ïeq-bi-hed-doun-ïâ

Gab-lel-iaoum-qoul-t'a-lîh \* hal-lou-nî-nesk-t'a-lîh \* lou-kân-kount-necht-ghel-bih \* ier-dja'-dell-mel-oulî-ïa-lâ-ki-nal-la-ha'-mîh \* ha-dâ-ouin-t'âh'-fîi-dï-ïa

'mâ-hal-lâ-el-djaou-ouâd \* oufed'-h'ouh-bî-nel-'i-bâd \* et'-lebt-min-nol-ab-'âd \* oub-ghai-qer-reb-lî-ïa \* ba'd-manf-d'a-h'eb-lâch-hâd \* a'-zaï-zou-djam-'î-ïa

A'-zâï-zou-ïâ-dan-nâs \* râ-houm-kem-men-ter-râs \* Essem-sâr-ouel-fer-t'âs \* ouaou-lî-del-mzâ-bî-ïa \* bât-tâqbâl-tou-'as-sâs \* mâ-ïa'-ïach-mel-mach-ïa

Bât-tâd-dâh-lel-lou-tîr \* fer-rech-louf-râ-chah'-rîr \* seb-'af-rank-bet-teq-dîr \* qal·louq-lî-la'-lï-ïa \* -fï-ïa-rah-dî-nektsîr \* ben-Dâ-lî-ier-djaf-ïa

Ba-chen-khel-lec-ced-dîn \* ouelk-râ-kou-men-ter-hîn \*

khoft-iesm-'ou-nâ-soukh-rîn \* ouien-çeb-ghou-ied-dî-ïa \* ien-h'al-louf-ïal-'aï-nîn \* ouïeç-fâ-rou-khed-dï-ïa

Ba'-del-leb-sat-ouez-zîn \* ouel-la-râ-djel-mes-kîn \* en-bâ'-kî-qou-moukh-rîn \* mâ-ieks-bah'-tâou-qi-ïa \* ghou-fâ-la-lel-oued-nîn \* fî-redj-lou-spar-dîn-ïa

Fat'-t'ou-mab-rât-tekh-t'îh \* let-ïâ-ret-harb-ta'-lîh \* mâhab-bet-chî-ted-dîh \* qalt-lou-çabt-kau-lî-ïa \* en-ta-qâ-'akta'-t'îh \* lâ-chet-zou-kh'a-lî-ïa

Kîm-cha-lel-kou-mî-sîr \* ichh-dem-'a-dâ-keli-sîr \* sa'-'â-djî-kel-bek-bîr \* d'er-bou-hel-blî-sî-ïa \* men-oued-nîh-dem-mek-tsîr \* 'aï-nou-h'am-ra-rî-ïa

Mh'am-dem-cha-bed-dah-cha \* lel-bi-rou-fi-ra'-cha \* qålloun-tam-tsil-'aï-cha \* ouâch-djit-ta'm-lah-nâ-īa \* khredjmen-tsemm-lel-kou-cha \* ouem-chai-bi'-fel-bou-ïa

Men-tsem-mah'-lef-f'a-lih \* lâb-qa-iet-lâ-qa-bih \* koumî-sîr-dar-ten-bih \* i-dâ-djaou-fii-dî-ïa \* chî-nen-fih-chînbâ-sîh \* mâi-zîdch-ïoq'-dah-nâ-ïa

Sa'-'â-djî-râ hent-fa'\* ouem-h'am-deb-qa-'î-fa \* ibâ-çî-hallah-khof-fa \* hak-dab-ghî-tâ-nâ-ïa \* bâgh-d'aou-lâ-dechchor-fa \* içîr-louk-ter-men-dâ-ïa

Djed-dî-net-oues-sel-bîh \* ikes-rou-ouel-la-i'a-mîh \* inchâl-lah-mâ-iekh-t'ih \* bi-dja-hel-an-bi-ïa \* ïed-dî-'aq-louikhel-lih \* ier-dja'-tah't-redj-lî-ïa

Chet-tet-chem-lou-reb-bî \* bdjah-'o-ma-reç-çoh'-bî \* oua-'ots-mân-oua-â-bî \* Bak-raou-Za-ka-rî-ïa \* oua'-lî-haïdrel-h'ar-bî-oudj-mî-'el-aou-lî-ïa \*

Jâl-la-ha-ïâ-qa-dir \* bi-djâh-'ab-del-qâ-dir \* oua-t'al-h'aouez-zo-bîr \* fer-redj-reb-bi'-li-ïa \* bel-ba-chi-ren-na-dir \* sel-lek-mîm-nel-khoz-ïa

Es-tor-nî-ïa-set-târ \* ouen-fî-'an-nî-koul-'âr \* bi-djahsî-del-âb-râr \* Mo-h'amd-Sî-der-qî-ïa \* ïal-lah-tem-h'îl-aouzâr \* bah'-lî-mas-sa'-dî-ïa

Tem-mît-ha-doul-aou-zân \* 'â-ma-lef-ïâ ikh-ouân \* outeltem-ïam-nel-hidj-rân \* tnîn-ou'ch-rîn-mer-ouî-ïa \* djmâd--tâ-nî-ïa-rah'-mân \* erz-qou-tou-b'a-lî-ïa.

#### TRADUCTION

#### Satire.

Je commence à disposer mon discours en vers. Que celui qui a de l'intelligence m'écoute! Il est un individu qui vient me braver et s'est mis à me tenir tête. Je me ceins pour l'entreprendre. Gare à toi! puisque j'y suis forcé!

Je veux parler de lui. Hé! il me connaît et sait que ce n'est pas une tâche au-dessus de mes forces. Mon bras va l'attaquer : il n'échappera pas de mes mains. Maître Suprême, fais-moi triompher de tous mes ennemis!

La nuit du (vendredi au) samedi, ô assistants! j'eus une altercation avec Moh'ammed, le fils d'Eldjoudj, la face jaune, et ses amis en bande: Bel Hadj, le fameux courtier ainsi que le Teigneux, mes frères!

En le comptant, c'était en tout quatre individus, mes frères! Ils ne connaissent pas ce Chît'an! Dès l'abord les flammes éclatèrent. Il se mit à m'invectiver. Ah! si j'avais laissé ma langue l'apostropher, je lui aurais rétréci le monde.

Déjà, avant ce jour, j'avais dit à son sujet : « On m'a supplié de me taire sur son compte. Si jamais je m'occupais de lui il deviendrait plus humble que la femme honnête ». Il faut qu'Allah l'ait aveuglé pour qu'il se soit laissé tomber dans mes mains.

Allah, le libéral, l'a aveuglé: le voilà désormais connu parmi les hommes! Je ne demandais que de vivre éloigné de lui et c'est lui qui a voulu s'approcher de moi, après que maint témoignage ont répandu dans le public le scandale de sa troupe d'amants.

Oui, ses amants, messieurs! Dans combien d'individus les trouver tous? Le Courtier et concurremment avec lui le Teigneux, ainsi que le fils de la Mhabite. Batta toujours devant lui s'est constitué son gardien et il trotte sans ressentir la fatigue. (Un jour) Batta l'ayant conduit à l'hôtel, après lui avoir fait un lit de soie, lui donna environ sept francs; l'autre alors de lui dire : « C'est trop peu! J'ai une foule de dettes! Ben Dali attend mon argent! »

« Avec quoi payer mes dettes et retirer mon caraco mis en gages? Je ne voudrais pas que d'autres m'entendissent! Mes mains en resteraient teintes (je perdrai mon crédit!). Car les yeux sont ouverts sur moi. Mes joues en seraient jaunies! (mon honneur en serait atteint) »

C'est qu'en effet après avoir porté beau costume et parure, il est devenu gueux à vendre comme les autres, ne possédant pas une once, la chevelure en désordre sur l'oreille et des espadrilles aux pieds.

Fat't'ouma s'est résolue à le quitter. Elle s'est enfuie à Tiaret. Il eut beau la supplier, elle ne voulut point l'amener. « Je n'ai trouvé en toi qu'une femme, lui dit-elle — Tu anum tuum condonas! — Qu'as-tu donc à faire le fier devant moi! »

Le jour où il se rendit au commissariat pour témoigner en compagnie d'El Isîr, l'horloger, ce grand chien, les agents le houspillèrent si bien que le sang lui jaillit en abondance des oreilles et que son œil tout rouge ressemblait à du mou.

Enfin Moh'ammed monta ahuri au bureau, le cœur tremblant de peur — « Toi, lui dit le commissaire, toi, rival d'Aïcha, qu'es-tu venu faire ici? » Moh'ammed se hâta de sortir, de regagner son four et d'aller vendre des petits pains.

Il jura qu'on ne l'y reprendrait plus et qu'il ne voulait plus voir l'horloger, car le commissaire les avait avertis : « Si jamais, avait-il dit, ils retombent dans mes mains, j'expulse l'un, et je fais condamner l'autre à la prison et ainsi ils videront les lieux. »

L'horloger est (aujourd'hui) expulsé, Moh'ammed est resté l'objet du dégoût général. Puisse Allah le faire condamner à l'emprisonnement bien vite! C'est ce que je souhaite pour lui. Puisqu'il est l'ennemi des enfants des Chorfa il ne peut que lui arriver pis encore!

C'est à la protection de mon aïeul (Moh'ammed) que je m'en remets : qu'il le brise ou l'aveugle! S'il plaît à Dieu, il n'esquivera pas ses coups, par les mérites des prophètes! Qu'il lui ôte la raison et l'abandonne jusqu'à ce qu'il vienne sous mes pieds.

Éloigne-le de nous, ô mon Maître, par les mérites d'Omar, le Compagnon du Prophète, et d'Otsman et d'Abou-Bekr et de Zakaria et d'Ali, lion de la guerre, et de tous les

Saints.

O Allah! ô puissant! par les mérites d'Abd-el Qader, de T'alh'a et Ezzobéir, accorde-moi des jours meilleurs! Et par le Porteur de la bonne nouvelle, le bon Conseiller, sauvemoi de tout affront!

Protège-moi, ô Protecteur, éloigne de moi toute honte, par les mérites du Maître des Purs, Moh'ammed, seigneur de Rouqîa — O Allah! efface mes péchés, par les mérites de H'alîma la bienheureuse!

J'ai terminé ces mètres, l'an mille et trois cents vingtdeux de l'hégire, selon la tradition, au mois de Djoumad Etstsanî. O Miséricordieux, accorde-moi tes bienfaits et ton pardon. 5° Clah' 1.

1

## صياح

لاً فِي الْجُبَلُ وَاذْ مَعْلُومْ وَلا فِي الشَّمَا رِيمْ دَافِي لاَ فِي الشَّمَا مِنْ دَافِي لاَ فِي النَّسَا عَهْدٌ وَافِي

Rythme: 6 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

La-fel-djbel-ouâd-m'a-loum \* oulâ-fech-ta-rih'-da-fi la-fel'a-dou-qelb-mer-h'oum \* oulâ-fen-nsâ-'had-ouâ-fi

#### TRADUCTION

Çiâh'.

La montagne n'a point de fleuve célèbre — l'hiver point de vent chaud. Ne cherche pas un cœur bienveillant chez ton ennemi — ni chez les femmes un serment qu'elles tiennent!

1. Le ctah' est le prélude habituel d'un chant du style maghrebin comme le chi'r l'est d'une poésie métrique. Cependant les danseuses dans les fètes, les chanteuses de café-concert, les buveurs dans leurs beuveries (mekmarâ, mbita) entonnent aussi de nombreux ciah'at. Il se chante en solo d'une voix très haute.

II

غيره

لَا تُنامَنَ لَاتَشِينَ وَلَوْ بَي الْمُوتَدي

الِي يْكُونْ فَبْرُه جْدِيدْ بَالَكْ تَامَنْ فِيه خَلِّي رَاسُه بْعِيدْ وَ اوْفَفْ عَنْدْ رَجْلِيهْ

Rythme: décasyllabe avec césure après le 5° pied.

#### TRANSCRIPTION

La-ta-men-la-ttsîq-ou-laou-fel-mou-ta # lî-koun-qebrou-djdîd-ba-lek-tâ-men-fîh

khal-lî-ra'-soub-'id-ouaou-qef-'and-redj-lih

#### TRADUCTION

#### Cîâh'.

Ne te fie, ne te livre (à personne), pas même aux morts. Ce tombeau est-il récent? garde-toi de t'y fier! Éloigne-toi du chevet et tiens-toi du côté des pieds.

Ш

صياح

يُا مَنْ ذَرَا يَا عَيُونِى هَذَا الْهَوَى مَنِينَ جَاكُمْ فَى النَّهَارُ لَا تُحَرَّفُونِي فَى الِّيلُ يَكُثُرُ مَوَاكُمُ

Mètre: 6 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

#### Çlâh'.

Ia-men-dra-ia'-iou-ni \* ha-delh-ouam-nîn-dja-koum Fen-hâr-lât-h'ar-qou-nî \* fel-lîl-ik-tser-houa-koum

#### TRADUCTION

Qui pourrait dire, ô mes yeux, d'où vous est venu cet amour, et comment vous ne m'embrasez pas pendant le jour, tandis que la nuit votre passion augmente?

#### IV

صیاح علی اسم المحبوب بُالْمِیمْ مَنْ هُو بُکااِی بَالْکَا کَالِی مُهَاوَّلُ مُنَّه مُانِیمَشْ سَالِی دَایَمْ عَفْلِی مُنْجَالًا

Rythme: 6 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Bel-mîm-men-oub-h'â-lî \* bel-h'a-h'â-li-mah-ouel Men-nou-mâ-nîch-sâ-lî \* dâ-îm-'aq-lî-mkheb-bel

#### TRADUCTION

Clâh' sur les lettres composant le nom de l'ami.

Avec son mim, qui donc marche son égal? mais son h'a témoigne que mon état (h'ali) est plein de troubles.

Ah! je n'ai point de consolation de son fait et mon âme est perpétuellement bouleversée. Le nom de l'ami est Mohammed).

V

غيرة

بَالْمِيمْ مَلْكُتْ فَلْبِي بَالْكَافِ كَلْهَة ذَلِيلَة أَلْنُونْ لُونِي تُخَبَّلْ وَالْجِيمْ جِيبُواْ الْخُلِيلَة

Rythme: 6 syllabes, avec césure après le 2º pied.

#### TRANSCRIPTION

bel-mîm-mel-ket-qel-bî \* bel-kâf-kel-ma-dzlî-la En-noun-lou-nit-kheb-bel \* oul-djîm-djî-boul-khlî-la

#### TRADUCTION

Çiâh' sur le nom d'une femme aimée.

Son *mim* signifie qu'elle est maîtresse de mon cœur (*melket*). Si l'on part du *kaf*, ce n'est plus qu'un terme familier (*kenedj*, claie à faire sécher les fruits). Le *noun* constate que ma couleur (*louni* prononcé quelquefois *nouni*) a changé. Quant au *djim*, il vous commande de me donner mon amie (*djibou*). (Le nom est Meknoudja.)

VI

إذًا حُبُّونٌ حُبْهُمْ كِيهِ يُحَبُّونُ ذِرُهُمْ مِنِي وَسُطْ فُلْبُكُ مَنَ ٱلْأَصْبَابُ اذًا مُلُوكَ مُلْهُمْ كِيبَ يُمُلُوكَ وَ احْفِظْ رِجْلُكْ لَا تَجُوزُ لَهُمْ عَلَى الْبَابُ فُدَّامُكُ هَاصْرِينَ فِي فَلْبُكُ غُيَّابً

Mètre: 10 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

I-da-h'eub-bouk-h'eub-oum-ki-faï-h'eub-bouk \* Dirhoum-fi-ouest'-qal-bek-men-el-ah'-bab

I-da-mel-louk-mel-oum-ki-faï-mel-louk \* ouah'-fed'-ridjlek-låt-djou-zal-oum-'lal-båb

Qod-da-mek-h'âd'-rîn-fi-qal-bek-ghoï-îâb

#### TRADUCTION

Quand on t'aime, aime autant que l'on t'aime et place tes amis au milieu de ton cœur. Mais te montre-t-on de l'antipathie, montres-en autant qu'on t'en montre. Défends à ton pied de franchir le seuil (ennemi). On aura beau être en ta présence, on sera absent de ton cœur!

#### VII

# صياح

مُشْهُومِی کُنْتَ شَامَّه بِینَ العُشْرَانَ وَمِنِینَ اذْبَالَ فِی الزّوَابِی خَلِیتُه عُسُلُ کُنّاوُه مَا بْفَی غِیرَ الْفُطْرَأْنِ حَقِّی کَلِیتُه وْحُقْ غِیرِی خَلِیتُه اَشُ بْفَی فِی غُزَالِی یَوْمَ رْمِیتُه

Mètre: 10 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Mech-mou-mî-kount-châm-mou-bi-nel-'och-rân \* ouamni-nadz-bâl-fez-ouâ-bî-khel-lî-tou

'sel-ken-nâ-ouh-mab-qa-ghî-rel-qot'-rân \* h'aq-qî-klîtou-ouh'aqq-ghî-rî-khal-lî-tou

A-chab-qa-figh-zâ-lî-iaou-mar·mî-tou

#### TRADUCTION

Mon bouquet! J'en ai humé le parfum au milieu de mes amis, puis, quand il a été fané, je l'ai abandonné au fumier. De ce qu'on appelait miel, il n'est resté que du goudron! J'en ai pris ce qui me revenait, j'ai laissé ce qui revenait aux autres. Que pouvais-je regretter dans ma gazelle quand je l'ai rejetée?

#### VIII

## صياح

فِي الِّيلُ يُطُولُ مِجْرِي \* مُعَ نَاسُ مُولُوعَ بِهُمْ جَا الْفِرَافَ فِي الْمُبْعُ بَكْرِي \* الأحبَابُ فَلَ مُجِيهُمْ لَاحْبَابُ وَلَعُوا بْغِيرِي \* مَا فَرْشَى الْخِيرُ فِيهُمْ \* كَفَّ النَّبِي سِيدَ النَّاسُ \* نُـوكَّلُ رَبِّي عَلِيهُمْ

Mètre: 6 pieds.

#### TRANSCRIPTION

Fel-lî-li-t'oul-hidj-rî \* M'a-nâs-maou-lou'-bî-oum Djâl-frag-feç-çobh'-bek-rî \* lah'-bâb-qal-lem-dji-oum lah'-bâb-ouel-'oub-ghî-rî \* mâ-guerr-chel-khîr-fi-oum H'aq-qen-nbî-sîd-en-nâs \* nouek-kel-reb-bi'-li-oum

#### TRADUCTION

C'est dans la nuit que les heures d'isolement sont longues! (Être) avec ceux qui vous tiennent au cœur! Notre séparation se fit au matin de bonne heure! Ah! que les visites de mes amis (de mon amie) sont rares! Mes amis se sont attachés à un autre! Ils ne reconnaissent pas le bien que je leur ai fait. Par la vérité du Prophète, Seigneur des hommes, j'en appelle à Dieu de leur conduite envers moi!

<sup>1.</sup> Le singulier , malgré le pluriel qui règne dans tout le morceau, négligence populaire. Je donne cette pièce d'inspiration très humble, parce qu'elle caractérise mieux que les autres le style et la pensée de la moyenne intellectuelle de Blida actuellement.

#### 6° 'Aroubi 1.

I

## عروبى

يَا مَشْهُومُ الْحُبَقُ وَ الْجِيلِي الْأَزْرُقُ \*
وَ دُمَعِي مُفْتَرَقُ مَا بَيْنَ السَوافِي
كِيهِ نَشُوهَ الْحَبِيبُ فَلْبِي يَتْمَزَّقْ \*
فَزَّرْ لِي يَا الْخُوكِيسَانَ عَرَافِي
وَ الِّي جَعَلَ الْقَرَاقُ مَا زَالَ يَلَافِي

Mètre: 10 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Ia-mech-mou-mel-h'beq-ouel-khî-lîl-az-req \* oued-ma-'î-mef-treq-ma-bî-nas-ouâ-qî

Kî-fan-chou-fol-h'bîb-qal-bî-iat-mez-zeq # ghaz-zer-lî-ial-khou-kî-sâ-na'-râ-qî

ouel-lîdj-'a-lel-frag-ma-zâ-laï-lâ-qî

#### TRADUCTION

O bouquet de basilic et de giroflée bleue, mes larmes vont s'éparpillant parmi les ruisseaux. Quand je vois mon

1. Cf. Stumme, Tunisische Märchen und Gedichte, Leipzig, Hinrich, 1893.

ami mon cœur se déchire! Allons! frère, prodigue-moi les verres d'anisette : Celui qui nous a séparés saura bien encore nous réunir!

H

## عروبي

مَانِي فَرْفَارْ مَا نَخَالَطْ حَدَّ بَعَارْ حَافِطُ السَّوَارَ جَمِيعٌ مَنْ عَنْدُ الْفَارِي فَانِي فَرْفَارْ مَا نَظَهَّة شِي نَارِي فِي الْيَدْ مَنْشَارْ وَ الْغَفَلْ هُوَ النَّجَّارُ فَخَرُفْ غَابَة وْ مَا نَظَهَّة شِي نَارِي



Mètre: 10 syllabes avec césure au 4° pied.

#### TRANSCRIPTION

Mâ-nî-qar-qâr-man-khâ-let'-ah'-deb-'âr \* h'âf-d'esoua-rodj-mî-'an-del-qa-rî

fîl-ied-men-châr-ouel-'qel-hou-an-nedj-djâr \* Nah'-req-ghâ-ba-oumân-d'ah-har-chî-na-rî

#### TRADUCTION

Je ne suis pas un bavard. Je ne fréquente pas les gens tarés. Je retiens toutes les sourates de la bouche du lecteur. Dans ma main j'ai une scie; mon esprit est le menuisier. Je mets le feu à la forêt et je ne laisse pas paraître mon feu.

#### Ш

# عروبي

مُلكَّنِى الْهُوَى تَخْتُ لِيهُ الْهُوَى تَخْتُ لِيهُ اللهُوَى تَخْتُ لِيهُ اللهُوَى تُخْتُ لِيهُ الْمُلكِ وُلُهِ اللهُ اللهُ عُلكِ طُلايع خُبِيلًا يَا اللهُ الل

بَالْقُايِلْةَ ذَخَلْتَ بُسْتَانَ رُشْنِی الزَّهُرُ طُخْتَ سُکْرَانَ مُشْهُومْ عَنْدُ رَاسَ خَدَّثَ اُوَّفْ هِسی نَشُوقِ فَدَّثَ اُحْرَامُ الْبُنَاتَ بَعْدَث

Rythme: 6 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

fel-gaï-la-dkhelt-bos-tan \* mlek-nîl-houa-tah't-lî-ma rechch-nîz-zahr-t'oh't-sek-rân \* a-nâ-ououl-fî-dî-ma mech-moum-'and-râs-khed-dek \* ousal-fek-t'aï-h'ekhbî-la

Aou-ouq-fî-nchouf-qed-dek \* ia-t'oul-tel-ias-mî-na h'a-ram-el-bnât-ba'-dek \* lâ-mets-lek-fel-mdî-na

#### TRADUCTION

A la méridienne, je suis entré dans le jardin et l'amour m'a dompté sous un citronnier. Il m'a aspergé d'eau de fleurs d'oranger et je suis tombé ivre. Ma maîtresse et moi (sommes unis) à tout jamais! Tu as un bouquet à la tête de ta joue (pommettes). Tes mèches retombent ébouriffées. Ah! dresse-toi que j'admire ta taille: tu as la longueur élancée du jasmin. Après toi, les filles seront pour moi chose frappée d'interdiction. Car il n'y a rien de comparable à toi dans la ville!

IV

## عروبني

يَا فَلْبِي وَاشْ بِكُ \* تَهْوَى مَنْ يَجْهِيكُ دَايَمْ قَايْمَ قَالِيكَ \* طُولُ بَوْ مَنْ يَجْهِيكُ دَايَمْ قَالِيكُ \* طُولُ بَوْ فَابِي يَعْنِيكُ أَنَا خُفِتَ الْغُرَامُ \* يَا فَلْبِي يَعْنِيكُ وَالْحِجْرَ مْعَ الصَّدُودُ \* هُمَا السَّبَّة بِكُ لا يُطْرَابُكُ اللَّهَ مَنْ ذَا الزَّمَانُ \* شِي لَا يُطْرَابُكُ اللَّ

Rythme: 5 syllabes, ou plutôt 10 syllabes avec césure au cinquième pied.

#### TRANSCRIPTION

Ia-qal-bî-ouâch-bik \* tah-oua-men-idj-fîk da-iem-taï-h'a-lîk \* t'ou-ouel-b'a-dzâ-bek A-nâ-khef-tel-ghrâm \* ia-qel-bî-if-nîk oul-hidj-rem-'aç-doud \* hou-mâs-seb-ba-bik lâ-tâ-men-daz-zmân \* chî-lâ-iot'-râ-bek

#### TRADUCTION

Mon cœur, qu'as-tu donc à aimer celle qui te persécute! Elle garde toujours sa morgue avec toi et se plaît à prolonger ton supplice! Je crains bien que la passion, mon cœur, ne te mette à mal! C'est en se tenant à l'écart et en te tournant le dos qu'elle causera ta perte. Ne te fie donc pas dans cette vie à ce qui ne fait pas ton bonheur!

1. Pour يُعجبني في النوار الغ: صياح cf. dans le يُطَرِّبُكُ , cf. deux formes مُتَعَافِه – تَفَطافِه

V

## عروبي

يُا وْلَدْ يَا غُصْنَ الْيَاسُ يَالِّي خَدُودُكُ وَرْدُ مَنَدِّى عَيْنِيكُ لَابْسَانْتُ فَى الْكَاسُ أَنَا نُعْشَقْ وَ الْغِيرْ يَدِّى

Rythme: 6 et 8 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

Iaou-led-ïa-ghoç-nel-ias \* ïal-lîkh-dou-dek-ouer-dem-ned-dî

'aï-nîk-lab-sant-fel-kâs \* â-nâ-n'o-cheq-oul-ghîr-ied-dî

#### TRADUCTION

Enfant, rameau de lilás de Perse, dont les joues sont une rose humide de rosée: tes yeux ont la couleur de l'absinthe dans le verre. Et je t'aime, et un autre t'amène!

#### VI

## **ىروب**ى

يَا الْوَافَّهُةَ فِي الْرِيَاسُ وَ الْسَقُـرُقَافَ حَـذَاكَ يَا الْوَافَّهُةَ فِي الْرَيَاسُ وَ الْسَقَـرُقَافَ وَعَ الْمَسَاكَ فَي الْنَهَارُ نَتْوَحَشَكُ وَ فِي اللِّيلُ نَتْرَجَّاكَ الْفَي اللِّيلُ نَتْرَجَّاكَ وَفَي اللِّيلُ نَتْرَجَّاكَ وَفَي اللِّيلُ نَتْرَجَّاكَ وَفَي اللِّيلُ نَتْرَجَّاكَ وَفَي اللِّيلُ فَيْرَدَكُ وَفَي اللَّيلُ فَيْرَدَكُ لَيْ اللَّيلُ فَيْرَدَكُ وَفِي اللَّيلُ فَيْرَدَكُ وَفَي اللَّهُ الْمُتَكِيلُ فَيْرَدَكُ وَفَي اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَلِّمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الْمُتَلِيلُ فَيْرَالِكُ اللَّهُ الْمُنْ الْمُنْفِي الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْمُ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْ الْمُنْع

1. Pour la prononciation de ces verbes à la 5° forme, cf. Marçais, Dialecte arabe de Tlemcen, p. 78. On prononce à Blida aussi net-ouh'-h'ach, Mètre : Décasyllabes, avec césure au 5° pied (sauf au 2° vers).

### TRANSCRIPTION

Ial-ouâq-fa-fîr-ïâd'-ouel-guer-guâ-fah'-dzâk Iâ-qed-'ou-delq-mâ-rî-bîn-zou-djem-sâk Fen-hâr-net-ouah'-chek-oufîl-lîl-net-redj-djâk Qelb-h'â-çel-'an-dek-oufem-mest-h'a-ieb-dak

#### TRADUCTION

O vous qui vous dressez dans le jardin intérieur ayant à vos côtés le métier à broder, taille de bois d'aloës entre deux blocs de musc: pendant le jour j'aspire à vous voir et pendant la nuit je vous espère. (Je suis) un cœur pris en vous et une bouche qui n'ose vous parler la première.

#### VII

Combinaison de l'aroubi et du çiah'.

mais avec le pronom affixe net-ouh'h'-chek (comme au pluriel net-ouh'h'-chou). Cependant j'ai donné un chedda a تشرجان; il me semble en effet que dans ces verbes hamzés par la 3° radicale, on entend la forme classique qui facilite la prononciation de l'alif. (Cf. Marçais, op. laud., p. 79: Verbes défectueux.)

1. Cette aubade, combinaison de l'aroubi et du çtah', est chantée encore, quoique elle ne soit plus comprise. J'ai tenu à sauver de l'oubli qui l'attend demain, cette pièce, où l'on sent, avec l'inspiration et une délicatesse de sentiments assez rare de nos jours, une maîtrise remarquable de style.

2. Dans le 1er hémistiche du premier vers; peut-être faut-il suppléer une exclamation comme x au commencement.

النَّعْيَامُ انْتُسَدُّ وَ نُجُومُ السَّمَا اعْتَجُرُوا \*

بُعْدْ مَا كَانُوا كِي الْيَافُوتُ فِي الزَّمَرَّدُ

وَالْنَسِيمْ يَشْتَكِي كِمَا الْعَشِينَ بْهُجُرُهُ \*

وَ الرِّياضُ يَتَّبُسَّمْ وُامَّ الْحُسَنُ تَغَرَّدُ

# صياح

فُومَ تُشُوهِ النَّسِيمُ هُبَّ عُلَى الْأَزْهَارُ \*

فَسَلَّ مُنْهُا الْخُدُود وَ النُّغُورْ وَ النَّمْبَاسَمْ

فَامُ النَّسْرِي لَأَخْسَ الْخِيلِي سَاهُرْ \*

وَجْتَے الْيَاسْمِينَ كِسِي ثِغْرَ الْبَاسَمُ

صَابَرْ جُنْحَ الْظُلَامْ فِي كِيسَانَ النَّهَارِ \*

وَ اقْلُبُ وَفَّتَ الْهَمُومُ بَالَّرَاحَ الْمُرَسَّمُ وَ عُسَى سَعْدُكُ يَهُبُ هِيبَاتَ النَّاسُمُ

## بيت

وُ عُسَى بْشِيرُ الصُّبِعِ يْبُشْرُكُ بْشَمْسَكُ \*

يَشْرُفَ نَهُارُكْ يَضُوى الْجُبِينَ الْأَزْهُرُ

يُنْجُمَعُ شَمْلُكُ يَكُمُلُ بَالْحَبِيبُ انْسُكُ \*

يُسْتَشُدُ شِعْرُكَ بَالْأُوتُسَارُ وَ الْمُزَامُرُ

أَيْسُرُكُ جُودٌ عِنْسَابُسْرُ وَ أَتْسُوكُ أَسْسَاكُتُ \*

يُفِتْرَشُ رُوْصَكُ لَلْقُدُومُ بَالُورَدُ وَ الزَّهُرَ

مطلع

يُبُّ رُكُ بَمُنظُرْ تُمَنَّا نَجُومْ نَجُرُهُ \*

وَ الشَّفِرُ بْهُا الْخُدْ الْازْمُرُ الْمُورَّد

وُلْـوَامْمَ مُمارِوُنْ لَـوْصَالْمَهَا بْسِحْرُة \*

جَاتَ تَشْهُرْ بَالسِّحْرْ وَشْـهُرْهَا مُجَرَّدُ وَالرَيَاضَ يَتْبَسَّمْ وُامَّ الْحُسَنُ تُغَرَّدُ

صياح

أَشْعِي فِي الْمُسُودُ سُودُاتَ الْفَلْبُ بَسْهَامُ \*

عَنْ فَوْسُ الْأَبْنُوسُ مَنْ ذَاكَ الْحَاجَبْ

مَا تَنْسُرُكُ مَنْ سَلًا وْلَا رُحْهَةً مُن هَامٌ \*

تْبُاخُرِبِدُ ارْتُضَى كُيَّسْ مَنْ حَاجُبْ

فَرَّبُتُ الْمُلوك مُفْتُلْهُا بُسْهُام \*

أَرْخُ النَّعْهَانُ تَعْنَّصَدْ سَعْكَثْ وَاجَبْ فِي الصَّولَةُ وَالْجُمَلُ وَالصَّونَ الْوَاجَبْ

بيت

مَاكَذا بَالصُّونَ يَكُونَ الْجُمَالُ مُحْرُوسُ \*

مًا تُلكُونَ الرَّوْصَةُ مَرْتُاعَ الْبَهَايَمُ

ٱلْغَيُونَ بَالرَّنْجُسْ وَالْخَدْ فِيهُ مَغْرُوسْ \*

النورد والبنافسننج و المكيني كمايم

وَ الْمَبْسَمْ شَهْدُهْ وَ هُو نَحَلُ مَغْرَسَ \*
وَالْفُوامْ عَلَى غَصْنُدُ غَنَّاتَ الْحَمَايَمْ

مطلع

ٱلْفَهَرُ فِي وَجْهُمْ مَنْ تَبْعُمْ يَغُرُّهُ \* كَالْغُصْنْ يَتْمَايَسْ فِي ثُوبَ بَـلًا زْرَدْ

يُا عْلَى لَوْ لَمْحُتْ عَيْنِي نْرُونْ ثِغْرُهُ \*

حِينَ يَتْبَسَّمْ فِي وَفْتَ السَّلامْ وَ الرَّدُ وَالـرَيَاضَ يَتْبَسَّمْ وُامَّ الْحُسَنَ تَغَرَّدُ

Mètre: décasyllabe.

### TRANSCRIPTION

(Ah)-t'âl-ha-dzel-lîl-lâ-bâi-louh'-fedj-rou d'âq-çab-rî-ou'-ïou-nî-noum-ham-cher-red el-ghiâ-ment-sedj-ouen-djou-mes-mâ'-tadj-rou ba'd-mâ-kâ-nou-kil-iâ-qout-fez-mer-red ouen-sîm-iecht-kî-ki-mel-'chî-qeb-hodj-rou ouer-iad'-iet-bes-sem-ouem-mel-h'san-tgher-red

## Çiah'

Qou-met-chou-fen-sîm-hab-ba'-lel-az-hâr qeb-bel-men-halkh-doud-outs-ghour-ouem-bâ-sem Qâ-men-nes-rî-lak-nel-khî-li-sâ-her ouaf-ta-h'el-ïas-mîn-kî-tsigh-rel-bâ-sem Çâ-ber-djoun-h'ed'-lâm-fi-kî-sâ-nen-hâr oueq-leb-oueq-tel-hmoum-ber-ra-h'em-ras-sem oua'-sa-sa'-dek-iheub-hî-ba-ten-nâ-sem

#### Bit

ou'-sab-chìr-eç-çoub-h'i-bechr-keb-chem-sek
iech-re-qen-hâ-rek-ied'-oual-djbîn-laz-her
ien-djma'-chem-lek-iek-mel-bel-h'bî-bân-sek
ient-ched-chi'-rek-bel-aou-târ-ouel-mzâ-mer
et-rok-djou-d'a-nâ-ber-ouetr-kem-sâ-kek
ief-trech-raou-d'ek-lel-qdoum-bel-ouerd-ouez-her

#### Mt'la'

ieb-bahr-keb-men-d'er-tmen-nan-djoum-nedj-rou ouech-chef-reb-hâl-khed-laz-ha-rel-mouer-red ouel-ouâ-mah'-hâ-routs-laou-çâl-hab-sih'-rou djât-tech-har-bes-sîh'r-ouech-fer-ham-djer-red ouer-îâd'-iet-bes-sem-oum-mel-h'san-tgher-red

### Çîah'

Ech-fî-fil-h'soud-saou-dâ-tel-qelb-bes-hâm 'an-qou-sel-eb-nous-men-dza-kel-h'â-djeb mâ-tet-rok-men-slâ-oulâ-rah'-ma-men-ham Tfâ-khour-bi-her-td'a-kaî-ïes-men-h'a-djeb qer-ra-be-tel-mlouk-meq-tel-ha-bes-hâm ar-khen-no'-mân-ta'-td'ed-saf-kat-ouâ-djeb feç-çou-lat-ouel-djmâl-oueç-çou-nel-ouâ-djeb

#### Bit

håk-dzå-beç-çou-ni-kou-nel-djmål-mah'-rous
mat-kou-ner-raou-d'a-mer-tå-'al-bhå-iem
el-'ioun-ber-ren-djes-oul-khed-fih-magh-rous
El-ouerd-ouel-bnef-sendj-ouel-h'ai-iek-maï-em
ouel-meb-sem-chah-dou-ouhou-an-h'al-magh-res
ouel-qouam-'la-ghoç-nou-ghen-na-tel-h'ma-iem

### Mt'la'

el-qmer-fi-oudj-houh-men·teb-b'ou-igher-rouh kel-ghocn-iet·mâ-ies-fi-tsou-beb-lâz-red iâ-'la-laou-lem-h'at-'ai-nin-rouq-tsigh-rou h'in-iet-bes-sem-fi-oueq-tes-lâm-ouer-red ouer-ïad'-ïet-bes-sem-oum-mel-h'sân-tger-red

#### TRADUCTION

Combinaison de l'« 'aroubi » et du « çiah' ».

La nuit se prolonge, se refusant à décocher l'aurore. Mon âme est dans l'angoisse et de mes yeux le sommeil fuit effarouché. Un voile de brume s'est tissé et l'on voit les étoiles du ciel s'en envelopper après avoir brillé comme des rubis sur une émeraude. La brise se plaint comme un amoureux qui gémit sur son abandon, pendant que le jardin sourit et que le rossignol module ses trilles.

## Ciah' (solo).

Vois la brise qui souffle sur les fleurs, baisant leurs joues, leurs dents, leurs (lèvres) rieuses. L'églantine se lève, tandis que la giroflée a veillé; le jasmin s'ouvre comme une bouche qui rit. Supporte les heures de la nuit ténébreuse au milieu des verres (pleins) d'un jour éclatant et transforme les moments de chagrins à l'aide de la joie cachetée (le vin). Et peut-être que ta bonne chance se lèvera comme se lèvent les souffles d'un vent léger.

### COUPLET

Peut-être que le messager du matin viendra t'annoncer ton soleil; (celle qui est pour toi) le jour apparaîtra et tu verras luire son front éclatant. Vous voilà ensemble! A tes compagnons est venu se joindre l'amie! Et l'on chante tes vers sur les guitares et les hautbois. Ah! répandez les nobles parfums des ambres et lâchez les muscs! Que ton jardin se jonche pour sa venue de roses et de fleurs d'oranger!

#### REFRAIN

Elle t'éblouit d'un regard dont l'éclat est envié des étoiles filantes; de ses cils, qui sont la beauté de son visage fleuri de rose. Ah! les regards de Harouts! s'il luttait avec elle en usant de ses sortilèges, les regards de la belle illustreraient son art d'ensorceleuse. Car ses cils sont des épées nues! Et le jardin sourit et le rossignol module ses trilles!

## Ciah' (solo).

Pour guérir dans tes envieux le fiel de leur cœur, lanceleur une flèche de l'arc débène de ces sourcils. Ah! elle ne laisse pas un cœur en repos, pas plus qu'elle n'a de pitié pour qui l'aime! Ce sont les gloires dont se piquent celles dont les yeux sont trop aimables! Elle suit de près les rois pour les carnages que font ses flèches. Trève de sang! La tyrannie doit s'appuyer sur la force, sur la sagesse, sur la vigilance nécessaire.

#### COUPLET

Hé! c'est grâce à cette vigilance (pudique) que la sagesse se trouve bien gardée, que le parterre ne devient pas un pâturage pour le bétail. Yeux de narcisse! Joues où sont semés la rose, la violette et le haii kmaïem (fleur écarlate). Bouche, qui est son rayon de miel, comme elle est l'abeille de mars! Taille, sur laquelle viendrait comme sur un rameau roucouler la tourterelle!

## REFRAIN

La lune est sur son visage! Qui la suit en perd la raison. Ainsi qu'un rameau elle ondule souple dans ses vêtements sans corset. Ah! si mon œil la voyait et que je pusse admirer ses dents blanches quand elle me sourit à l'échange du salut, pendant que le jardin sourit et que le rossignol module ses trilles.

## 7º Qâdria, Zendali, etc.

I

## فادرية

مُرْحَبًا أَهُلًا بُذُا النَّاسَ مَنْ وَاعْدِيْ نِ النَّلَا فِي \* يَا رُوحْ رُوحِي تَلَافِي ءَاهُ وُسَأَدُ بسيس و ريساس وَالْعُشْفُ وَالْوَعْدُ بُافِي \* يَا رُوحْ رُوحِي بَافِي ءَاهُ يَا نَاسُ فُولُوا لَبُطُّومُ عَيْنِينَ جُدِي الْقِيَافِي \* يَا رُوحْ رُوحِي فِيَافِي ءَاهْ ٱلْحُبْ لَافِيمْ تَدْرينْ يَعْصَوْ مُا كُان خَافِي ﴿ يَا رُوحُ رُوحِي خَافِي ءَاهُ اَلنَّاسُ تَصْبُحُ تُصُلِّي وَتُسَبِّحَ لِللَّهِ عِلَا رُوحَ رُوحِي زَيْارَة ءَاهُ وُانُا حَبِيبِي فَال لِّي تُشْرُبُ خُمْرُ النَّصَارَى \* يَا رُوحُ رُوحِي نَصَارَى ءَاهُ يَا بَدْرُ رُوح تَفولُ لِلْبَدْرُ يَا بَدْرْ فُولْ لُمْ يُجِينَا \* يَا رُوحْ رُوجِي يُجِينَا ءَاهُ مَرْيُودْ فِي لِيلْمَ الْفُدْرُ مَااصْعْبَ فَرُافُمْ عَلِينَا \* يَا رُوحْ رُوجِي عَلِينَا ءَاهُ مَبْاحَكُ بَالْجِيرْ مَبْرُوكَ وَيْمَا \* يَا رُوحْ رُوجِي دِيمَا ءَاهُ مَنْ خَالْطُكُ صَارْ مَمْلُوك مَارْ مُمْلُوك مَارِيمًا ءَاهُ مُرْدُون فِي الْمُعْرِقُ فِي الْمُعْرِقِيْلُوك مَارْ مُمْلُوك مَارْ مُولِيمًا عَالَمْ لِيمًا عَالَمْ مُكُولُوك مِنْ فِي الْمُعْرِقُون فِي الْمُعْرِقِيقِي فِي الْمُعْرِقِيقِيقًا مُلْ مُلْمُعُولُوك مُعْلَولُوك مِنْ فِي الْمُعْرِقِيقِيقَالِقُولُ مُعْلِولُوك مِنْ فِي الْمُعْرِقِيقِيقًا عِلْمُ الْمُعْرِقُولُ فِي الْمُعْرِقِيقِ فِي الْمُعْرِقِيقِيقِولُ فِي الْمُعْرِقِيقِيقِيقًا مِنْ مُعْلِولُ مِنْ فَعِيقِيقًا عِلْمُ عِلْمُ عَلَيْكُونُ فِي الْمُعْرِقِيقُ فِي الْمُعْرِقِيقِيقِيقِيقًا عَلَاقِيقًا عَلَاقِيقًا مُعْرِقِيقًا عَلَاقِيقًا عِلْمُ عِلْمُ عَلَاقِيقًا عِلْمُ عِلْمُ عُلْمُ مُعْلِولُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ عَلَيْكُولُ مُنْ مُعْلِمُ عَلَاعِلُولُ مُعْلِمُ عَلَاعِلُولُ مُعْلِمُ عِلْمُ عَلَاعِلُولُ مُعْلِمُ عِلْمُ عَلَاعِلُولُ مُعْلِمُ عَلَاعِلُولُ مُعْلِمُ عَلَمْ عَلَاعِلُولُ مُعْلِمُ عَلَمْ عَلَاعِلُولُ مُعْلِمُ مُعْلِمُ فَعِلَمُ عَلَمْ عِلْمُ عَلَمْ عَلَاعِلُمُ مُعْلِمُ عَلَيْكُولُ مُعْلِمُ فَعِلِمُ عَلَمُ عَلَمُ عَلَمُ عُلْمُ عِلْمُ عَلَاعِلُونُ مُولِمِ مُعْلِمُ عُلِمُ عَلَيْكُولُوكُ مِنْ عَلَمُ

### TRANSCRIPTION

Merh'-ban-ah-lon-bden-nâs \* Mat-ouâ'-dîn-bet-lâ-qî \* Yâ-rouh'-rou-h'î-tlâ-qî \* âh

Oum-âd·bî-naou-rî-yas \* ouel-'ochq-ouel-oua'd·bâ-qî \* Yâ-rouh'-rou-h'î-bâ-qî \* âh

Yâ-nâs-qou-lou-lfat'-t'oum \* 'i-ni-nedj-dîl-fia-fi \* Yâ-rouh'-rou-h'î-fiâ-fî \* âh

El-h'obb-lâ-fîh-ted-riq \* ief-d'ah'-mâ-kân-khâ-fî \* Yâ-rouh'-rou-h'î-khâ-fî \* âh

En-nås-teçb-h'et-çel-li \* out-bek-ker-lez-ïa-ra \* Yâ-rouh'-rou-h'i-ziâ-ra \* âh

Oua-nah'-bî-bî-gal-lî \* tach-rob-khem-ren-nçâ-ra \* Yâ-rouh'-rou-h'î-nçâ-ra \* âh

Ya-bedr-rouh'-tgoul-lel-bedr \* YA-bedr-goul-louï-dji-na \* ia-rouh'-rou-h'i-dji-na \* Ah

Mez-ioud-fî-lil-tel-qadr \* Mâç'-bef-râ-qou'-lî-nâ \* Yâ-rouh'-rou-h'î-'lî-na \* âh

Çbâ-h'ak-bel-khir-mab-rouk \* ouem-sâk-bel-farh'-dimâ \* Yâ-rouh'-rou-h'i-di-ma \* âh

Men-khal-t'ek-çâr-mam-louk # mar-houn-fil-h'obb-dima # Yâ-rouh'-rou-h'î-dî-ma # âh!

#### TRADUCTION

### Qâdria

Je souhaite la bienvenue à telle personne (qui n'est pas venue) et qui avait promis une entrevue; O âme de mon âme, une entrevue! ah!

Personne de bonne éducation et de rang distingué, chez qui l'amour et les promesses sont constants, O âme de mon âme, constants! ah!

O vous, allez dire à Fat'toum, dont les yeux sont ceux du chevreau des déserts, O âme de mon âme, déserts! ah!

Que l'amour ne sait pas se cacher et qu'on va voir éclater ce qui était secret. O âme de mon âme, secret! ah!

Tout le monde va de bon matin prier et se hâte vers de pieuses visites. O âme de mon âme, visite! ah!

Et moi, mon ami m'a dit : Tu bois le vin des chrétiens. O âme de mon âme, des chrétiens! ah!

O lune, va dire à la lune, ô lune, dis-lui de venir à nous. O âme de mon âme, à nous! ah!

Elle est née dans la nuit d'el qadr. Ah! que la séparation est pénible pour moi! O âme de mon âme, pour moi! ah!

Que ton matin soit avec le bien et béni et que ton soir soit avec la joie toujours. O âme de mon âme, toujours! ah!

Qui te fréquente devient ton esclave et se livre lui-même en gage d'amour à toujours. O âme de mon âme, à toujours! ah!

II زندالیی مُغْرُورْ مُنْ یَنْهُواکُمْ بَافِی نَتْبَعْ فِی رَضَاکُمْ لَوْ جُدْتُوا بْمَلْفَاکُمْ فَلْبَ ٱلْعَشِيفَ حَزِينْ اعُلَى تُجِيلُ الْعَيْنينُ كَةِلَى الْبُكَا فِالْجِينُ

لَا بَاشْ يَعْبَرْ فَلْبِي يَا عَيْنْ يَا عَيْنْ يَا عَيْنْ

بيت

مِيكُمْ رَانِي نَاسَتَنَا حَتَّى نْرَاكُمْ بَالْعَيْنَ كَهِتَى الْبُكَا مِالْحِينَ كَهِتَى الْبُكَا مِالْحِينَ مَاوِيتْكُمْ بَالْمَحْنَا وَاللَّهُ مَا نَتْهُنَا يَا عَيْنَ يَا عَيْنَ يَا عَيْنَ

ىيت

مَا نُحْفَرُفْ هَذَا الْحُرْفَا فَلْبُ الْعَشِيفَ خْزِينَ كَقِّي الْبُكَا فَالْحِينَ كُـزْكُــانْ فِسِيكُـمْ رُفْفًا جُـرِدُوا عَنِسَي بْـمَــلْــفَــا يَا عَيْنَ يَا عَيْنَ يَا عَيْنَ

ىيت

بِينَ صَلُوعِتِيَّ سَاكِنَ فَلْبُ الْعُشِيفُ حَنِينَ كَهِّي الْبُكَا فِالْجِينَ يًا بَنْتْ مُبِّكْ مُاكِنْ ٱلصَّبْرْ يُنْهُعْ لَاكِنْ يَا عَيْنْ يَا عَيْنْ يَا عَيْنْ

بيت

فُومِي تُبَوْرْشِي الْمُطْرَاكَا فَلْبُ الْعَشِيفَ مُكِينْ وِينْ دَارُ الْحَبِيبَة وِينْ يُسَا بُسُنْ يُسَا فِسَلَّاهُمَا عَاشْفُلُك يُسَاخُذُ رَاهُمَا يُمَا غَيْنُ يَا عَيْنُ يُمَا غَيْنُ

بيت

يَا بَنَبَتْ يَا مُصْرِيَّة فُومِى تَّهَـوْمِى تَلْهَـوْمِى زَرْبِيَّة الْحِينَ الْحَيْنَ فَالْحِينَ الْحَيْنَ فَالْحِينَ فَالْحِينَ يَا عَيْنَ يَا عَيْنَ يَا عَيْنَ يَا عَيْنَ لَا الْحَرِيبَة وِينَ دَارَ الْحَرِيبَة وِينَ لَاتَى

Mètre: Vers de 6 syllabes, sauf le second hémistiche du 1er vers de chaque couplet qui est de 7 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

#### Zendâlî

Magh-rour men-iah-ouâ-koum \* bâ-qîn-teb-ba'-fîr-d'âkoum

laou-djoud-toub-mel-qâ-koum \* qal-bel-'a-chì-qh'a-zìn lâ-bâch-iaç-ber-qal-bî \* 'a-lak-h'î-lel-'aï-nîn iâ-'în-iâ-'în-iâ-'în \* kef-fîl-bou-kâ-fel-h'în

#### Bit

hâ-ouit-koum-bel-mah'-na \* fî-koum-râ-nî-nes-ten-na oual-lah-ma-net-han-nâ \* h'at-tâ-nrâ-koum-bel-'în iâ-'în-iâ-'în-iâ-'în \* kef-fîl-bou-kâ-fel-h'în

#### Bit

Lou-kân-fî-koum-raf-qa \* ma-nah'-treq-ha-del-h'or-qa djou-dou-'an-nî-bmel-qâ. qal-bel-'a-chî-qh'a-zîn \* ia-'în, etc.

#### Bit

iâ-bent-h'ab-bek-mâ-kin \* bî-ned'-lou-'i-ïa-sâ-kin eç-çebr-ien-fa'-lâ-kin \* qal-bel-'a-chî-qh'a-nîn ia-'în, etc.

#### Bit

ia-bent-ia-fel-lah'-h'a \* qou-mi-tfer-chil-met'-ra-h'a 'ach-qek-ia-khoudz-râ-h'a \* qal-bel-'a-chi-qem-kin ia-'in, etc.

#### Bit

iâ-bent-iâ-meç-ri-ïa \* qou-mi-tfer chi-zer-bi-ïa el-h'obb-hou-ab-li-ïa \* am-tlek-'aq-li-fel-h'in ia-'în, etc.

#### TRADUCTION

#### Zendáli

Il vit dans l'illusion, celui qui vous aime, s'entétant à vous suivre dans vos caprices, espérant toujours qu'un moment de générosité vous amènera à lui. Ah! le cœur de l'amoureux est en deuil! Rien qui donne à mon cœur quelque espoir sur la belle aux yeux noirs! Mon œil, mon œil, mon œil, cesse tes pleurs à l'instant!

Je vous ai aimé dans l'épreuve, dans les tristesses de l'attente, et, par Allah, je ne puis avoir de répit que lorsque je vous verrai de mes yeux. Mon œil, mon œil, mon œil, cesse tes pleurs à l'instant!

Si vous me témoigniez quelque bonté, je ne brûlerais pas d'un tel feu. Faites-moi la grâce d'une entrevue : car le cœur de l'amoureux est en deuil! Mon œil, mon œil, mon œil, cesse tes pleurs à l'instant!

Jeune fille, ton amour s'est enraciné entre mes côtes et il y reste. La patience sert, cependant le cœur de l'amoureux est si tendre! Mon œil, mon œil, mon œil, cesse tes pleurs à l'instant!

Jeune fille, jeune campagnarde, lève-toi pour étendre le petit matelas, que ton amoureux prenne quelque soulas : le cœur de l'amoureux est constant! Mon œil, mon œil, mon œil, où est la maison de l'amie!

Jeune fille, jeune égyptienne, lève-toi pour étendre le

tapis. L'amour et la passion sont des calamités : Voilà mon âme subjuguée à l'instant! Mon œil, mon œil, mon œil, où est la maison de l'amie!

# III خصام احد ابن التريكي مع عينه مثال

يَا عَيْنِي عَيْبَ عَلِيكَ \* فَصْرِي فِي جُرِيكَ شَايَنَ عَنَّهُ نَنْهِيكَ \* لَاشْ مَا تَتَرَفُهُ هَذَا الْهُولَ يُجِي لِيكَ \* تَرْتُهَايُ فِي الْهَلِيكَ نُحُمَّمْ فِيمَا يَا تِيكَ \* التَعْنَبُ تَدرُكُهُ مَانَشْهَفَ شَفِّقَ عَلِيكَ \* وَلاَ نَحَاوُلُ عَلِيكَ مَانَشْهَفَ شَفِّقَ عَلِيكَ \* وَلاَ نَحَاوُلُ عَلِيكَ نَبْكِي حَتَّي نَعْمِيكُ \* وَلاَ عَلَيكَ نَهُ لَكُهُ

فَالَتْ لِي عَيْنِي الْهَمْ \* نَحَدَّثُكُ بُالطَّبَعْ خَدِّ يَبُانَ مُشَعْشَعْ \* جَبِينَ فُوفُ رَّفِيعْ دُمَّ عَلَى الثَّلْجَ انْدُفِعْ \* عَبْدُ فُروفُ مَرْكَعْ خَلِيهِ يَنْتُمُتَّعْ \* فِي الْجُمَالُ الْبُدِيعْ

Rythme : 6 syllabes dans le premier hémistiche, 4 dans le second.

### TRANSCRIPTION

Ya-'aï-ni-'aï-ba'-lik \* qoç-ri-fidj-rik
Cha-ïen-'an-nou-nen-hik \* lâch-mat-ter-qou
Ha-del-hou-li-djî-lîk \* tert-māï-felh-lîk
Nkhem-mem-fî-ma-ïâ-tîk \* t'a-bet-der-qou
Ma-nech-feq-chef-q'a-lîk \* oulân-hou-l'a-lik
Neb-qî-h'at-ta-n'a-mik \* oubeçr-qen-hal-kou

## Djouâb

Qå-let-lî-'aï-nîs-ma' \* nh'ad tsek-bet'-ba' Khed-di-bâ·nem-cha'-cha' \* djbîn-fou-qour-fi' Dem-m'a-lets-tsel-djen-dfa' \* 'abd-fou-qour-ka' Khal-lî-nî-net-met-ta' \* fel-djmâ-lel-bdi'

#### TRADUCTION

La querelle de l'œil et de la raison, par Ah'med ben Ettriky (genre mtsål).

Mon œil, tu as tort! Arrête-toi dans cette voie! Ce n'est qu'un méchant! Et je te mets en garde contre lui. Pourquoi donc ne pas le quitter? Vois la tourmente qui va fondre sur toi! Tu te précipites à ta perte! Quand je pense à tout ce qu'il te faudra subir pour l'atteindre! (Je t'en avertis) je ne t'épargnerai pas, et je n'essayerai plus de t'amener à résipiscence! Je pleurerai tant et si bien que je t'aveuglerai et que je t'en ferai perdre la vue!

#### RÉPONSE

Mon œil m'a dit : « Écoute! Je vais te parler raison. (Songe) à cette joue qui brille resplendissante, et au front qui la surmonte, élevé: c'est du sang répandu sur la neige et par dessus un nègre qui se prosterne! Ah! laisse-moi jouir à mon aise de sa beauté merveilleuse!

### 8° Ha'ouzi.

I

## حوزي

# من كلام الشيخ بن درمش رحمه الله امين

عُفْلِي بَهْوَاكَ مَضَى لِي \* وَضَحَى فَلْبِي مَهْتُونَ مَنْ هُوَاكَ ابْتَلَا مُنْكُثُ يَا زَهُوَ انْجَالِي \* صَادَبُ فَلْبِي لِيعَاتُ دَمْعْتِي سَائِلًا مُنَّكُ يَا زَهُو انْجَالِي \* صَادَبُ فَلْبِي لِيعَاتُ دَمْعْتِي سَائِلًا مُنْكُ يَا عَذْرًا حَالِي

### بيت

نِيرَانُ الْحُبِّ رَقُاتَ \* دَاخْلُ حُسَايَا فَوَاتَ \* مَاجُتَ بِي الْلِيحَاتُ \* زَيْدَتُ مُحَنَتِي فَاتَ يَا بَاهْيَتَ الصِّهَاتُ \* مَنَّكُ رُوحِي فَنَاتَ يَا بَاهْيَتَ الصِّهَاتُ \* مَنَّكُ رُوحِي فَنَاتَ يَا سُلْطَانَة الأَبْنَاتُ \* تَرْتُصَايُ فَتَلَتِي يَا سُلْطَانَة الأَبْنَاتُ \* تَرْتُصَايُ فَتَلَتِي فَتَالَتِي فَنَا الْحَيَاتُ \* رَانِي مُنْتُ الْحَيَاتُ \* رَانِي مُنْتُ الْحَيَاتُ \* مَنَّكُ مَا صَبْتَ نَجَاتُ \* يَا ضَيَا مُفَلَتِي

مَاذَا بَهْوَاكَ حَرَى لِي \* رُوفِي عَنْ عَبْدَتْ رَائَ نَارُهُ شَاعَلَا وَانْتِيَّ فُلْبَكْ سَالِي \* مَالَكْ شَعْفَةً عَنِّي يَا غَزَالَ الْعَلَا وَانْتِيَّ فُلْبَكْ سَالِي \* مَالَكْ شَعْفَةً عَنِّي يَا غَزَالَ الْعَلَا كَالِي

### بيت

النّائ بَالِي خَلْفُك \* مَنْ بَالْبَهَا صَورُكُ لا تُفْصَرْ فِي وَعْدَث \* زَادَ عْلِيّ فْسَلَاثُ جُسَارُ عُسلِيّ مُسَدِّق \* وَادَ عُسلِيّ الْحَالَكُ جُسارُ عُسلِيّ مُسَدِّق \* وَاهُ تَسابُسعَ رُمُساتُ لَعُلْدِي مَارُ مُمْتَلَكُ \* عَفْلِي مَارُ مُمْتَلَكُ لَا بُعُسْدَن \* عَفْلِي مَارُ مُمْتَلَكُ مُشْتَلِي مَارُ مُمْتَلَكُ \* لِيسْ يُوجُدُ الْأَنْفِكَاتُ فَا فَعْسَدَن \* لِيسْ يُوجُدُ الْأَنْفِكَاتُ فَا فَعْسَدَن \* لِيسْ يُوجُدُ الْأَنْفِكَاتُ فَا فَعْسَدُن \* لِيسْ يُوجُدُ الْأَنْفِكَاتُ

## مطلع

خِيرُكْ مَا يُخْطُرْ بَالِي \* يَكْفِا مَنْ ذَا الْهِجْرَانْ زُورْنِي عَاجْلًا جُودٌ وَ الْمُؤْمِنُ بَالْهَاكُ وَ الرَّفِيبُ يَنْجُلًا جُودٌ وَ النَّوْمِيبُ يَنْجُلًا كُولًا كَالِي الْمُؤْرُا كَالِي الْمُؤْرُا كَالِي

## بيت

نَطْفُتُ فَالَتْ بَجُوابِ \* لِيسْ يَا هَذَا النَّصَابِ فَلِبِي عَنَّكْ يَرْطَابِ \* وَصْلِي مَا تَفَرَّبُهُ خَرْجَتْ تَخْفِقْ بَغْيَابِ \* طَارَ عَلَيهَا الْجَهَابِّ مُحْرَّتْنِي يَا الْأَصْبَابِ \* بَالْجُوبَا تَطَّلْبُهِ اَفْنُى ذَا الْفَلْبُ وْ ذَابِ \* فَلْبِي الْتَوْمُ لَلْعُذَابُ بَهْوًا تَحِيلُمُ الْأَصْدَابِ \* دَنُوعِي يَصَّمُ لَلْعُذَابُ

## مطلع

خُلَّ فِينِ يَ كُبُّ فَزَالِي \* هَايَمْ مَهْمُومَ غَرِيفَ فِي بْحُورُ الْفِلَا رَّانِي نَفْبَدْ لَخْيَالِي \* نْجِيلَ الْجَسْمَ عَدِيمْ وَ الْأَحْشَا مَبْتَلَا كَالِي كَافُرُا كَالِي

## <u>ب</u>يت

أنْحِيلُ الْجَسْمُ صَرِيرٌ \* رَاهُ عَفْدِي يُطِيرُ بُهْوَاهُا صُرْتُ حَفِيرٌ \* حَالِي مَا نَسْطُرُهُ مَا لَكُ فِي الْحُسنُ نَظِيرٌ \* فَقْتِ بَدْرُ الْمَسْسِرُ زينكُ فِي النَّاسُ شَهِيرٌ \* حَتَى حَدْ مَا يُسْكُرُه مَنْ بَهَاهُا الشَّمْسُ تَغِيرٌ \* هَيْفَتَ تَسْبِي الْفَفِيرُ وَ الْعَابُدُ كِيشَ يُدِيرٌ \* بَالسِبَا تَسَقَّى مَدْ مَا يُسَمَّرُهُ

## مطلع

زَانَكُ مَوْلَانَا الْعَالِي \* أَعْلَى جَمْعَ الرَّيَامُ بَالسَّرَارَةَ تَنْجَلَا مَنْ شَعْرَكْ حُسَنَ عُوَالِي \* وَ الشَّيُوثَ جُنَاحَ غُرَابُ وَ الْعَيُونَ ذَا بَلاَ دَاوِي يَا عَذْرًا حَالِي

## بيت

ٱلْجَبِينَ كُمَا الْمُصَّاحِ \* وَالْعَيُونَ كُمَا الرَّمَاحِ ٱلْجُدُودَ كُمَا الْمُصَبَاحِ \* بَاهِي وَجْدَ الْمُلِيخِ ٱلْتِرِيفُ مُشِيلً الرَّاحِ \* سُكَّرَ وْ مُسْكُ فَاحَ ذُوَا اللِّي بِهَ جُسَرَاح \* مَنْ ذَافُهُ يُسْتَرِيعَ مِسِفَة تَسْبِي الْأَرْدَاحُ \* بْجِسِدْ وَعْفُودَ مُلاح وَ الشَّهُودَ كُنْمَا التَّقَاحُ \* سَانَى خَانَحَالُه يَصِيحَ

## مطلع

أَمْيَا وَمْعِي فِي غُزَالِي ﴿ مَا مَثْلُكَ فِي الْعُذْرَاتُ هِيهَـةَ مُزَعْبُلًا بِهُ يَنْسُلًا بَنْ دُرْمُشُ فَالَ أَمْعُى لِي ﴿ يُنْسُلًا مَالِي وَمُنْ فَوْلُ طَرِيبُ فَلَبَ بِهُ يُنْسُلًا وَرُمُشُ فَالَ أَمْعُى لِي ﴿ يُنْسُلًا مَالِي

Mêtre: Refrain, 7 syllabes + 10 syllabes + finale en 7 syllabes. — Couplet, 6 syllabes + 5 syllabes.

## H'aouzi Men klâm echcheikh Ben Dermech.

'Aq-lî-bah-ouâ-kem-d'a-lî \* oued'-ha-qel-bi-mef-tounmen-houâ-kebt-la

men-nek-ïa-zah-ouen-djà-li \* çâ-def-qel-bî-li·'ât-dem'tî-sâi-la

da-ouï-ïa-'ad-ra-h'a-li

#### Bit

Nî-ra-nel-h'ob-ber-gât \* dâkh-lah'-châ-ïaq-ouât hâ-djet-bi-ïal-lî-'ât \* zaï-det-moh'-na-ti ïâ-bâh-ïa-teç-çi-fat \* men-nek-rou-hi'f-nât ïa-sol-t'â-net-lab-nât \* tert-d'aï-qet-la-ti bâ-ghî-nen-d'er-châ-mât \* râ ni-hou-tellı'-ïat men-nek-mâ-çeb-ten-djât \* ïad' ïa-moq-la-ti

#### Metla

Må-då-bah-ouâ-kedj-ra-li \* rou-fi-'an-'ab-dek-râ-nârou-châ'-la ouen-tî-ïa-qel-bek-sâ-lî \* mâ-lek-chef-qa-ʿan-nì-ïagh-zâlelf-là

Dâ-ouï-ïa-'ad-ra-h'â-lì

#### Bìt

Sal-tek-bel-li-khal-qek \* men-bel-bha-çaou-rek la-toq-çer-fî-oua'-dek \* zâ-d'a-lî-ïah-lâk djâ-r'a-lî-ïa-çed-dek \* fîl-ïâ-lîl-h'â-lek qel-bî-h'a-çel-'an-dek \* râ-hou-tab-'ar-d'ak lâ-boud-ner-dja-ouç-lek \* 'aq-lî-çâr-mem-tlek mef-toun-ra-heb-h'os-nek \* lîs-ïoudj-del-en-fqâq

#### Met'la'

Ghì-rek-mâ-iekh-t'er-bâ-lî \* iek-fa-men dal-hidj-ran-zour-nî-'adj-lân

djou-oued-ouen-'am-baou-çâ-lî \* iez-ha-qel-bî-bel-qâq-ouer-qîb-iendj-lâ

#### Bit

Net'-qet-gâ-let-bedj-ouâb \* lîs-ïa-ha-den-çâb qel-bî-'an-nek-ier-t'âb \* oueç-lî-mât-qer-bou khar-djet-tekh-feq-bets-ïâb \* t'â-r'a-lî-hal-h'djâb sah'-ret-nî-ïâl-ah'-bâb \* beldj-fâ-tet'-t'el-bou ef-na-dal-qel-bou-dâb \* qel-bîlt-zem-lel-'dâb bah-ouak-h'î-lat-lah-dâb \* dmou-'î-ies-sek-bou

#### Met'la'

Khel-lef-nî-h'ob-begh-zâ-lî \* hâ-iem-mah-mou-megh-rîq-fîb-h'ou-rel-fla

râ-nî-nech-bah-lekh-ïâ-lî \* nh'î lel-djes-ma'-dîm-ouel-ah'-châ-mebt-la

dâ-oui-ïa-'ad-ra-h'â-lî

#### Bît

En-h'î-lel-djes-med'-rîr \* râ-hou-'aq-lî-it'îr bah-ouâ-ha-çor-th'a-qîr \* h'â-li-ma-nend'-rou mâ-lek-fel-h'os-nen-d'îr \* foq-ti-bad-relm-nîr zî-nek-fîn-na-sech-hir \* h'ta-h'ad-mâ-ienk-rou men-bha-hach-chem-set-ghir \* hai-fa-tes-bil-fqir ouel-'â-bed-ki-chi-dir \* bel-bha-teq-qah-rou

#### Met'la'

Zâ-nek-maou-lâ-nal-'â-lì \* a'-la-djem-'ar-ïam-bes-râ-ratendj-la

men-chef-rek-h'os-na'-ouâ-lî \* ouets-iou-tsedj-nâh'egh-râb-oual'-ïoun-dab-la dâ-ouï-ïâ-'ad-ra-h'â-lî

#### Bit

Eldj-bî-nek-mal-oud'-d'áh' \* oual'-ïou-nek-mar-mâh' elkh-dou-dek-mâl-meç-bâh' \* bâ-hì-oudj-hel-mlîh' er-rî-qem-tsî-ler-rah' \* sok-ker-rou-mesk-fah' doua-lel-lî-bi-hedj-râh' \* men-dâ-qou-iest-rîh' haï-fa-tes-bil-ar-ouâh' \* bdjîd-oua'-qou-dem-lah' ouen-nhou-dek-mat-tef-fâh' \* sâq-khol-khâ-loui-çîh'

#### Met'la'

A'-ïa-oueç-fî-fîgh-zâ-lî \* ma-mets-lek-fîl-'ad-rât-haï-fam-za'b-la

Ben-Der-mech-qâ-leç-gha-lî \* nod'-mì-men-qou-led'-rif-qelb-bih-ïens-lâ

Dâ-ouï-ïa-'ad-ra-h'â-lî

#### TRADUCTION

## H'aouzi du cheikh Ben Dermech.

Ma raison, dans l'excès de ma passion pour toi, s'en est allée! Mon cœur, plein de troubles, est malade de son amour pour toi. C'est par toi, ò jouissance de mes yeux, que mon cœur a connu les désirs cuisants et que mes larmes coulent! O Vierge, soigne mon mal.

#### COUPLET

Les feux d'amour se sont attisés et ont grandi dans mes

entrailles. Les désirs me bouleversent. Je sens s'accroître mes épreuves! Belle, qui resplendis de qualités, c'est toi qui m'a perdu! O sultane des jeunes filles, il t'agrée donc de me faire mourir! Ah! que je vois ces grains de beauté et je ferai peu de cas de ma vie puisque je n'ai rien trouvé qui me sauve de toi, ô lumière de ma prunelle!

#### REFRAIN

Quelles suites a eues mon amour! Sois clémente pour ton esclave. Son feu le dévore; et toi, ton cœur tout consolé n'éprouve aucune pitié pour lui, ô gazelle des déserts. O Vierge, soigne mon mal!

#### COUPLET

Je te le demande par Celui qui te créa et te façonna si belle, ne reste pas en deça de tes promesses, car ma détresse va augmentant. C'est une torture pour moi que ton éloignement dans mes nuits noires. Mon cœur est pris en toi. Je suis pas à pas ton caprice. Je ne puis me passer de l'espoir que tu viendras à moi car mon esprit t'est asservi, mon cœur est sous la séduction de ta beauté et je ne saurais rompre le charme!

#### REFRAIN

Nul que toi ne hante mon rêve! C'est assez me tenir rigueur. Visite-moi au plus tôt. Sois généreuse et octroiemoi un rendez-vous que mon cœur s'éjouisse de ta présence tandis que notre espion sera en défaut. O Vierge, soigne mon mal.

#### COUPLET

Elle m'a parlé. Elle m'a dit en réponse : « Tu as beau faire, séducteur, mon cœur ne s'attendrira pas pour toi, et tu n'avances pas ma venue! » Et elle est sortie faisant battre l'air à ses vêtements si bien que son voile s'est soulevé. Ah! mes amis, elle m'a ensorcelé, par cruauté, car c'est le but de sa coquetterie. Et ce cœur s'est vu perdu;

il s'est fondu; il s'est voué à la souffrance. (Et depuis) par amour pour la belle aux cils noirs mes larmes s'épanchent.

#### REFRAIN

L'amour de ma gazelle m'a laissé égaré, anxieux, noyé dans des mers de tristesse. Je ressemble à mon ombre, le corps émacié, anéanti et l'âme malade. O Vierge, soigne mon mal.

#### COUPLET

Le corps émacié, épuisé, ma raison s'envole. Mon amour m'a fait tomber dans le mépris et je n'ose plus envisager mon état! Tu n'as pas ton égale en beauté. Tu surpasses la lune dans son éclat. Ta grâce est réputée parmi le monde : il n'est personne qui la nie. Le soleil est jaloux de ta splendeur. Belle à la taille élancée, tu charmerais un ascète : comment pourrait résister un serviteur de Dieu à ta beauté triomphante?

#### REFRAIN

Notre Maître Très-Haut t'a parée de préférence aux autres gazelles, et tu rayonnes d'attraits. Tes cils ont l'éclat des pointes de lances. Tes cheveux sont les ailes du corbeau. Tes yeux sont pleins de langueur. O Vierge, soigne mon mal.

#### COUPLET

Ton front est comme l'aube, tes yeux comme les lances, tes joues comme les flambeaux : brillant est le visage de ma beauté! Ta salive est semblable au vin : c'est du sucre et du musc qui embaument. C'est le remède des blessures que tu fais : qui en goûtes est ranimé. Svelte, tu captives toutes les âmes par la souplesse de ton cou et tes beaux colliers. Tes seins sont comme des pommes et ta jambe fait crier ses anneaux.

#### REFRAIN

J'ai épuisé mon art à décrire ma gazelle. Tu n'as pas ta

pareille parmi les vierges, belle à la taille élancée, à la démarche ondulante. C'est Ben Dermech qui vous a dit (ici): Écoutez-moi car ma composition est d'un style élégant, le cœur en est récréé. O Vierge, soigne mon mal.

#### 9° Medh'.

I

# مدحة على الجزاير

طُنِيتْ طُنَّة مِيكَ \* بَغِيتْ تَفْضِيهَا لِي الْفِيتَ تَفْضِيهَا لِي الْفِيتَ تَفْضِيهَا لِي الْفِيتَ الْفِيتِ الْفِيتِينَ عَالِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهُ اللهُ

مَا كَانَ وِينَ نُسرُوحَ \* أَنْتَ ذُوَا الْمَجْسرُوحَ أَنْتَ ذُوَا الْمَجْسرُوحَ أَنْتَ اللَّهُ مُسلَكُ \* شريع مِيزَكُ عَالِي وَتُنفُولُ لِي نَدِيكُ \* وَلِيد خِيرَة الْغَالِي وَتُنفُولُ لِي نَدِيكُ \* وَلِيد خِيرَة الْغَالِي

حُزْنِي عْلَى ذَا الْجِيلَ \* وَلَّى الدِّينَ قُلِيلُ بَلْكُذَبْ غيرَيْسِيلُ \* لَحَفْ سُوْفُهُ خَالِي بَالِكَ مْنَ التَّبْدِيلُ \* أَمَا شَمَعْتَ أَفُوالِي

بيت

 Le défaut que l'on peut remarquer dans la rime, prouve que deux couplets ont été fondus en un seul.

أَشْتُهُ تَ الْعُرْبَانَ \* بَالْغُلَمْ وَ الْبَشْرَانَ سَاغَتْ اوْلَادَ جُسُوانَ \* حْتَى يُولِّي مَالِي لَا صُدِّقَ وَلَا أَمْسَانَ \* فِي ذَا الْزَمَانَ تَالِي

## بيت

أَبْفَاتْ لِلْمَكُ قِبَارْ \* أَوْلَادْ كُطْبُ النَّارْ وَلَآوًا دَارَبْسِدَارْ \* هُمْ وْعَيْطِي جَالِي عُلَى يَدْ جَنِينَارْ \* بُفَى وْكَرْهُمْ خَالِي

## بيت

أَبْفَاتُ مُسْعِيَّة \* هِ سِيَ وْمُسَارِيَّة \* غُرْفَةً بْعُشْرَ مْيَة \* ذُرُوجَ بْيَضْ تَلَالِي جُهُوامُعَ صُبْحِيَّة \* وَمُطَارُحُ الْقَلَالِي

## بيت

أَنْحَلْطُتْ خَلْطًا \* شُواشِيْ وْبَرِيطَا مُولَى الْوَفْتُ بُطًا \* لُـوْكُانْ جَا دْلِيلِي لُـوكَانْ فِي خَبْطُا \* بْنَفِي مُرْسَ فِوَالِي

#### بيت

Rythme: 5 syllabes.

#### TRANSCRIPTION

D'en-nît-d'en-na-fîk \* bghît-teq-d'i-ha-li et-ghîts-ni-bem-djîk \* tdjît-zî-ien-h'â-li

#### Bit

Mâ-kân-oui-nen-roùh' \* En-ta-doual-medj-rouh' en-tal-lâ-h'a-tâk \* chrîf-mî-zek-'a-lî ouet-qoul-lî-ned-dîk \* oulîd-kheï-ral-ghâ-lî

#### Bit

h'oz-nî-'la-dzel-djîl # ouel-lad-dî-neq-lîl bel-kedzb-ghî-rî-sîl # lh'aqq-sou-qou-khā-li bâl-kem-net-teb-dzîl # Amās-mā'-teq-ouā-lî

#### Bit

Dzel-djîl-râ-heg-châr \* ouel-djâr-ied-dîl-djâr En-noqç-fed-dou-âr \* dzâl-dzâ-kem-ouâ-li el-bi'-lel-kof-fâr \* lqout-ouel-lâ-ghâ-li

#### Bit

Acht-hat-tel-'or-bân \* bel-ghlem-ouel-bagh-rân Sâ'-taou-lâ-dedj-ouân \* h'taï-ouel-li-mâ-li. la-cod-qou-laa-mân \* fî-dzaz-mân-tâ-li

#### Bît

Ab-qât-lel-kof-fâr \* aou-lâd-h'et-ben-nâr ouel-lâou-dâ-reb-dâr \* houm-ou'î-t'î-djâ-lî 'la-ied-djen-nî-nâr \* bqa-ouker-oum-khâ-lî

#### Bît

Ab-qat-mas-'î-îa \* hî-a-oumâ-rî-îa ghor-fab-'ach-rem-ïa \* drou-djeb-ïod-tlâ-lî djouâ-ma'-çob-h'î-îa \* oum-t'âr-h'ef-lâ-lî

#### Bît

Et-khel-t'et-khal-t'a \* chouâ-chî-ouber-rî-ta mou-lel-ouoq-teb-t'a \* lou-kân-djad-lâ-lî lou-kân-fî-kheb-ta \* bqa-mer-sef-ouâ-lî.

#### Bît

ouïn-eldj-zâ-îr-ouïn \* fî-hadj-ouâm-'ed-dîn zî-nî-nou-mah'-d'în \* dzak-çou-tou-'â-lî ial-ghab-çou-th'a-nîn \* ieb-kil-lîb-hâ-lî

#### TRADUCTION

## Au sujet d'Alger.

J'ai fondé sur toi, (ô Abd el Qader el Djilali), une espérance que je voudrais te voir me réaliser! Secours-moi de ta venue : apporte une amélioration à mon état!

## Couplet

Je n'ai pas de refuge où me retirer! O toi qui es le remède des blessés, toi à qui Dieu a donné, descendant du Prophète, un rang à part, élevé, viens me dire : « Je veux bien t'amener (loin de la terre des Infidèles)! » ô fils précieux de Kheïra!

## Couplet

(Ce qui cause) mon deuil c'est cette génération-ci : la foi

y est faible; elle s'écoule (et se perd) sous l'action du mensonge; la vérité voit son marché déserté. Ah! prenez garde de changer, (Croyants)! N'entendriez-vous pas mes avertissements?

### Couplet

Cette génération est une race inique: le voisin moleste le voisin; la décadence gagne dans les douars; leurs habitants s'entr'aident [pour le mal]. Ils se vendent les uns les autres aux Infidèles: [aussi] Dieu a-t-il relevé le prix des vivres!

## Couplet

Les Arabes (de la campagne) pleurent sur leurs troupeaux de moutons et de bœufs : c'est l'heure des enfants de Juan (Européens); c'est l'heure où ils deviennent gros propriétaires! Il n'y a plus ni bonne foi ni confiance dans ce siècle, fin des temps!

## Couplet

(Alger) reste aux mains des Infidèles, fils des bûches d'enfer! On les voit habiter côte à côte (avec nous), eux et le ramas des sans-patrie. Et l'on vit sous la main d'un « général ». (Ils sont venus si nombreux que) leur habitat en est resté vide.

## Couplet

(Alger) est restée esclave de guerre, esclave comme Maria. Avec ses hauts étages aux cent dix marches, blanche, elle brille (au loin). Ses mosquées sont resplendissantes; ses matelas sont de filali;

## Couplet

Mais on y voit s'y mêler dans la promiscuité les chachia et les chapeaux! Ah! le Maître de l'heure tarde bien! Ah! s'il venait mon Guide, on verrait d'un seul coup les mécréants joncher la terre, comme les bottes de fèves (jonchent l'aire où on les bat).

## Couplet

Où est Alger? Où est (Alger)? Les Mosquées de la Foi (s'y voient toujours) coquettes et parées avec soin; voilà le Muezzin; sa voix est perçante et il psalmodie sur un ton tendre et dévot: (pendant ce temps) les larmes coulent aux yeux des illuminés!

П

من کلام الشیخ سیدی

لانحال بین خالوق

رحمه اللّه

رحمه اللّه

وَ فِیهِ بَالصَّحْ نَیْرَدُهُ عُوا بَالْبِیوِ

وَ فِیهِ بَالصَّحْ نَیْرَدُهُ عُوا بَالْبِیوِ

وَ مِیهِ بَالصَّحْ نَیْرَدُهُ عُوا بَالْبِیوِ

وَمِیهُ تَارُةٌ لِاحْمُ سَا بِدِی

یَوْسًا لَیْسَ یَعُکُ مَالَ وَلَا بَارُونَ

1. Cette hymne au Prophète, connue sous le nom de la khazna, est si aimée des musulmans de Blida, qu'il est peu de fêtes où on ne la chante, et souvent elle clôt une nuit de chansous à boire ou de chants d'amour, tant le sentiment religieux et la mélancolie de l'idée de la mort sont profonds dans l'âme indigène! Une medh'a du genre guerrier (ghazoua) caractériserait moins bien leur état d'âme. — Je n'ai pas donné la transcription de ce chant, estimant que la notation rythmique que j'en donne peut m'en dispenser dans cette dernière pièce.

يُسا سَرَاجُ السَّهُ مُن يُ

### يبت

بِسْمِ اللَّه نَبْتُ دَا وْ بَالْحَمْدُ نَخَتْمُهُ كِبِهِ الْبَادِي بَى الْكَتَابُ هَتَّى فَصَاهُ يَا مَعْشَرَّ الْمُونِيِينَ صَلَّوا وْ سَلْمُوا عَلَى مَنْ عَزَّه وْ بَصْلُه وَاصْطُعِاهُ

عَــلَــى مَـنْ عَــزَّة وْ فِـصْـلُـــ وَاصْـطْــهِـــالَّهُ وَارْصُــوا عْلَى اصْحَابْ سَيْدُ الْخَلْقْ تُغَنَّمُوا

مُذَا مُو الْخِيرِ نُشَكِّرُوا مَنْ عُطَّاهُ

## مطلع

لَوْ كُنْتُ مَن أَمْلَ الْعَفُولُ نَعْنِي شَبَابِي بَالصَّلَاةُ عَلَى الرَّسُولَ فِي كُلْ حِينَ بَالْعِبْرَانِيَّة وْ بَاللْسَانُ الْعَرْبِي بَالْكَقِينْ وَالدَّقِي وَالرَّبَابُ الْعَنِينَ

## بيت

يًا مَنْ فَبْلُد بِدْ عَرْبَى الْخَلْقْ مُوسَى فَبْلُد بِدْ عَرْبَى الْخَلْقْ مُوسَى فَا لَا فَدَ فِي الْأَلْوَاحُ النَّاطُ فِيتَ لَاجْلُد ثَلَا فَدَ مَنْ بَعْدُ النَّوْرُيَةُ بَشْرُ الْخَلْقْ عِيسَى

مِى الْإِنْجِيلُ الِّي خَذَاوْا بُعْدُه وْرَاثِتَ يَا مَبْغُثَ اخِرَ الزَّمَانُ لَلْكُفْرُ بَايْنُسَد

وُ شَهَرْتُ الْإِسْلَامُ لَا ذُنْسُ لَا خُبُالُت

## مطلع

سِيدَ مْيَة وْرَبْعَة وْ عُشْرِينَ الْهِ نْبِي ثَلْثُ مْيَة وْرَبْعَة وْ ثُلَاثْ عَشْرَة مُرْسْلِينَ وَ اخْتَلْهُوا هَى الْخَمْسُ الاَرْبْعَة امْلَ الْكَتُوبِي هَذَا هُو الْمَشْهُورْ فَالْتَ الْأَوْلِينَ

### بيت

فَبْكُ وَجُوبُ الْصَّومَ بِكُ رَبِّي بْلَانِي كِيبِ بْلَا حَسَّانَ فِي مْحُبَّتَ سْعَادَة حِزْبُ الِّي نُرْضَاةً نُذَكْرُه فِي لْسَانِي وَ هْوَايَا وَالنَّهْسُ مَا لْهُمُ فِي فِي بِيدِ رَادَة سِرّ اللَّه جَلْبُه لِيه قُودُه عَنْانِي وَ ذُلِيلِي وَالْحَالُ فَاذْنِي لِيه فَادَة وَ ذُلِيلِي وَالْحَالُ فَاذْنِي لِيه فَادَة

## مطلع

أَسْتَغْهِرَ اللَّهُ مَنْ كُبَايْرَ ذَنُوبِي وَنْتُوبُوا لِلَّه تُوبِّتُ النَّادَمِي لَعُلَّ الْمَوْلَى يَجُودُ يَرْحُمْ شَيُوبِي رُحْمَانَ الدَّ نَيْا مَا غَيْرُه حَنيِنَ

### بيث

مُنْ مُدَعَ السَّلْطَانُ خَيْرُه بَى الْمُلَابُسُ حُوَّسُ مَا يُضَّعِيمُ زَادْ بُونَ الْصُّعَايَة مَنْ تَبْعَ الشَّيْطَانُ غَرْفُه بَى التَّعَايَسُ حُوَّظ بِهُ الشَّومُ طُعْنُه وَسُطْ صَايَة الْمُدَّاحُ حُفِيرٌ يُعَايَدُهُ كُلُّ نَافَصَ يُعَايَرُ بَالْمَدْجُ يَا شَرِيبَ الْعُنَا يَة

## مطلع

مُعْيَارَةً الْمَدَّاحُ نَافَعَة مَنَ عَيُوبِي فُلْتَ ازْدَادَ الْخِيرَ يَا الرَّوحَ الْحَزِينَة مَدْحَ شَهِيعَ الْخَلْقَ مَعْسَلْ لَلْفَلُوبِي مَنْ لا ذَاقَ الْحُبْ نُعْذَرُهُ فِي غَبِينَة

## بيت

صَلِّى اللَّهُ عَلِيكُ يَا مُطِلَّ الْغَمَامَة يَا مُؤلَّيُ احْمَدْ شَعِيعْ عَرْبُ الْمُعَاصِي يَا عُولَّيُ احْمَدُ شَعِيعْ عَرْبُ الْمُعَاصِي يَا مُؤتَّالُ السِّتَامَة يَا مُفتَّاحُ الْجِيرْ يَا غَنِي كُلْ سَاسِي صَلِّى اللَّهُ عَلِيكُ يَا كُويِمُ الْكَرَامَة يَا مُكَاكُ الْمُذَنْبِينَ يَوْمَ الْكَرَامَة يَا مُكَاكُ الْمُذَنْبِينَ يَوْمَ الْفَصَاصِ

نطلع

صَلَّى اللَّهُ عَلِيكُ يَا مُفِرْجُ كُرُوبِي

يُا كُلَّابُ الصَّرْسُ يَا حُجَابُ الْفُرِينَ

الصَّلاة عبليك مَنْحُفَة لَللذَّنُوبِي

كِيبُ الْمَا لُلنَّارُ مُمْضَى الْبَارْدِينَ

بييت

صُلِّي اللَّهُ عْلِيكُ فَدْ مَا بَاتْ بَى الْأَزُلْ

ممًّا كُانَ وْمُا يُكُونُ فِي اليَّوْمُ الأخِرْ

فَدَّ عَلُمَ الْعَالَمِينَ بَالنَّفْلُ وَ الْعَفَلُ

مُوهُوبٌ وْمُكُسُوبْ عِلْمُ بُاطْنَ وْظَاهُرْ

صُلِّي اللَّهُ عَلِيكُ فَدْ الْأَنْمَارُ فِي الْنَخَلُ

وعُواجِينَ مُهَوْدُبُت بَاتْجِينَ بَالنَّوار

مطلع

فُدَّ عُشُوبُ خُطُاتُ الصَّحْرُ وَالْكُثِيبِي

وَ الْمُوَّة وَ الْطِّيبُ وَ الْلَّذِيدَ الْبُنِينَ

فَدَّ الْجُرَادُ وَالنَّمُلُ وَالنَّكُلُ وَالنَّكُلُ وَالذَّ بَابِي

وَ الْمُوجَة وَ السَّمْكُ مِي اطْرَافِ السَّمِينَة

بيت

صَلِّي اللَّهُ عَلِيكَ فَدْ بَصْلُ الْجُمُوعَة

وَ فِصَلَ عَاشُورًا وَ عِيدٌ يَـمْـصَـى وَيُــاتِبي مَـا دَامَـتُ الْآيَــامُ وَ الْــلــيَــالِــى تُــبُــاعَـــم

صِيغَهَا وَ خُرِيغَهَا وَ زُبِيعُهَا وَ رُبِيعُهَا وَ شَاتِي ٱلْحَدَّةَ وَ الْاثْنِينِ وَ الثَّلَاثَةِ وَ الْارْبُعَة

وَ خَمِيسَ وْ جُمْعَة وْ فِي نْهَارُ ٱلسَّبُوتِي

مطلع

صُلِّي اللَّهُ عُلِيكُ وَ الدُّعُا مُسْتَجُابِي

وَ الدَّاصِي يَا لَابْسَ الدُّرُوعَ الْحُصِينَةِ مَهْمَا يَاتِي الْحَرْبُ يَعْتَعُم فَتْعَ بَابِي

يُوكَدُ مِيرَ الْمُومْنِينَ لَحُلَّ الْمُدِينَة

بيت

مُسلِّى اللَّهُ عُلِيكُ فَدْ وَرْدُ الْحُشَايَشْ

يُابَسْهَا وَسُرِيسْهَا وْظُلْفَ الْمُذَارُعْ

مُلِّى اللَّهُ عَلِيكُ فَدْ نَفْشُ الْمَهُافَشَ

· وَمُثِيلُ يَاجُوجُ الْهُبِيلُ هَابُطُ وَ طَالُعُ

فَدَّ اعْظَامُ الْمُوتُ الْأَرْطَابُ وَ الْهُـوَايَشَ

تُسْرُحُ فِي بُحْرُ الْمُحِيطُ وَارْضَ الْمُشَارُعُ

## مطلع

فَدَّ سُلُوكَ الْعُنْكُبُوتَ وْسَدَّ الْكُبَابِي

وْيَدِّينَ النَّسَاجُ وِيدُ مَتْكُرُكِينَ النَّسَاجُ وِيدُ مُتَكُرُكِينَ فَدَادَ الشِّيبُ كَانَ اسْوُدْ غُرَابِي

وُ الْسَبَدْعُة مَنْ كُبِلْ نُوعْ فِي كُلَّ حِينَ

## بيت

صُلَّى اللَّهُ عُلِيكُ فَدْ نَفْشُ الْأَبَارِي

فَدْ تَجْصِيلُ الشُّوكَ مُتْصَلُّ بَي النَّسَرَادُشُ

صُلِّى اللَّهُ عَلِيكُ فَدُ بَايْعُ وْشَارِي

و السَّاعِي وَ الْمُدْعِي وْمُا كَاشْ كَايُسْ

صُلَّى اللَّهُ عُليكُ فَدُ رُمْلُ الصَّحَارِي

وُ عُدُادُ النَّامُلُ وَعُدَادُ مُسَنَّ لَا يُنسَافَعُش

## مطلع

صُلِّى اللَّهُ عَلِيكُ فَدْ مُطْرُ السَّحَابِي

وْ مُا هُو بَسى النَّهُلُكُ وَ الْمَلْكُوتَ زِينَ

ٱلْنَكُ رَسِي وَ اللَّوحْ وَالْفَلَمْ وَالْفَبَابِي

وَ الْمُعْرِشُ الْمُرْبُوعُ وَ اسْفِلُ السَّافِلِينَ

### بيت

صَلَّى اللَّهُ عَلِيكُ فَدُ الأَوْرَافُ بَى الْفُرُعُ وَعَدَادُ الشَّوَّ السَّوْمِيفُ الْاَبْيَضْ كُسَاهُ صَلَّى اللَّهُ عَلِيكُ فَدُ الْاَنْسَرَاعُ بَى الْوْرَعُ اَبْسَرَاشُهُ وُ فُسِطُهِ اذْ وَالْمُجَسِّرُدُ شَبِهَاهُ صَلَّى اللَّهُ عَلِيكُ فَدُ الْاَيَّاسُ وَ الطَّمَعُ صَلَّى اللَّهُ عَلِيكُ فَدُ الْاَيَّاسُ وَ الطَّمَعُ فَدَ ايَّسُ ابْلِيسَ طَمْعَتُه فِي رَجَاهُ

## مطلع

صَلَّى اللَّمَ عَلِيكَ فَدْ نَسْخَ الْكُتُوبِي بَالشَّدَّة وَ الْمَدْ وَ الْحَرُوبَ الْمُجِينَة صَلَّى اللَّمَ عَلِيكَ فَدْ خَمْلُ الزَّرَابِي وَ الْجَلْ وَ الشَّطِيبَ عَمْراضَ مَتْلُونِينَ وَ الْجَلْ وَ الشَّطِيبَ عَمْراضَ مَتْلُونِينَ

## بيت

صَلَّى اللَّهُ عَلِيكَ يَا خَيْرُ الرَّسَايَلُ يَا مَنْ لَا لَكُ مَمْ غِيرُ هُمَّ السَّعْاهُة صَلَّى اللَّهُ عَلِيكَ يَا عَظِيمُ الْجُمَايَلُ وَعَلَى اللَّهِ عِلِيكَ فِي الْجُمَايَلُ وَعَلَى اللَّهُ فِي كُلْ حِينَ وْسَاعَة يَا تَرْيَانَى السَّمْ يَا طَبِيسَ الْعَلَايَلُ يَا بَطَّالُ الْعُشْ وَالدَّ غُلْ وَ الْبَدَاعَة يَا بَطَّالُ الْعُشْ وَالدَّ غُلْ وَ الْبَدَاعَة

## مطلع

صُلَّى اللَّهُ عُلِيكَ يَا مُحُمَّدُ حُبِيبِي

· يَا مَنْ لاَ مُثْلَكُ خَبِيبُ يَا بَنَ يَمِينَة

يُمْ حَسَابُ الْخَلْفُ لَا تُغْفِلُ عُلَى أَبِي

وْلُارِّسِي وَالْمَدْتِسِي نَسْرِيدَ وَجْمَدُ الْحَسْنِيسَ

## بيت

ٱلْجُنَّة لَلْمُتَّفِينَ لَا ثُنَّ شُمَايُلِي

وُ انسا مُسا نِسِي فِسارْسُ نُسدُوْرُ عُسلِسِهُا

بُالرَّحْمَة وَالْمَغْفُرَة نَحْشَمُ وْسَايْلِي

مَا نَجْزُعُ مْنَ الْتَنْفِيدُ مْعَثْ فِيهَا

عُمْلِي يَا عَمْلِي ثَفَلْتُ مْنَ ذَبَايْلِي

نَعْسِي يَا نَعْسِي الْهَمْ وْمَا هَاطَ بْهَا

## مطلع

مَا حِي كِيبِ الْغِيرْ فَايمَة بَالْوْجُوبِي

مَا تَـرُكُتَ الْمُحَـرُمَاتَ الْمُتَعَيْنِينَ

يَالُوْ كَانَتَ مُسَلَّمَة تُشَهَّدُ عُيُوبِي

تُشَرُكُ عَيْبُ النَّاسُ لَا يُولِّي عَلِينَا

بيت

اللَّهُ يُجْعُلْنَا مْنُ انْنَكُ يَا الْهَادِي

نَاتُوا غَدُا مُحَمَّلِينَ يَوْمُ الْفِياتَ

يَمْنَعْنَا مْنَ الْكَابْرِينَ فُومَ الْعُنَادِي

يَساتُسوا سُودُ مْكَسِلِينَ عَسِدُ وْأَمُسة

كَذَالِكُ الْغَابِّلِينَ وُفْتَ السُّجُودِي

رِيتَ كَتُنابُ الْنُوعْظُ مَا عُطُاهُمُ السَّلَامَة

طلع

مِيهَا لَابْشِينَ عُدَادُ سَبْعُ الْحَفَابِي

وَ فِي كُلَّ حُفُبْ سَبْعُ الْهُ سَنِينَ

وَ مِن ذَاكَ الْيَنْ مُنْثُلُّ مُنْذًا الْخَسَابِي

خُمْسِينَ البَّ عَامَ لَايْسَظْهُ وا عَلِينَا

بيت

يًا شُتْنُ الْكَقِينَ يَا غَضِيضَ الرُّوامَنْ

يُـارَاكْبُ الْبُرَاق وَالسَّجِيبُ الْعُشَارِي`

يًا جُدَّ الْحُسْنِينَ يَا رَاكُبُ الْغُواسُنَى

يَا مُولَايُ احْمَدْ كَهِيلْ عَيْبِي وْ عَارِي

مًا ذَامُ انًا حَييى نَعَدْحُكُ يَا الصَّادَقَ

لَنْ تَضْعَى يُدِّي الْيُمِينَ مْخَدَّةً عُسذَارِي

# مطلع

يَوْمُ يَعُودُ لِي الْكَعْنَ بَدُلُ مْنَ ثَيَابِي وَ غَيُونِي نَايْسِينَ صَعُرْ مَتْعَضْصِينَ يُوجَدُنِي فُرْطَاسَ فِيدَ نَكْتُبَ مْصَايْبِي بُسوجَدُنِي فُرْطَاسَ فِيدَ نَكْتُبَ مْصَايْبِي

# بيت

التَّوبَة تَمْحِي الذَّنُوبُ لَوْ كُنْتُ تَايَبُ
مَنْ شَرْطُ التَّوبَة يَحكُونَ رُدَّ الْمُطَالَمُ
سَاسَ الدِّ بِنَ الْمُعْرُوقِ سُنَّة وْوَاجَبْ
السِّيَّة وَالصَّدْقَ وَاجَبْ
السِّيَّة وَالصَّدْقَ وَاجَبْنَابُ الْمُحَارَمُ
مَا نَمْشِي مَشْيَى الْكُلُوقَ لَوْ كُنْتُ هَارَبُ
مَا نَمْشِي مَشْيَى الْكُلُوقَ لَوْ كُنْتُ هَارَبُ

# مطلع

ٱلْحِكْمَة لَلشِّيبْ بَانْ وَذْبَرْ شْبَا بِي بَاشُ شْرِيتَ الْفُوسْ فُلْتْ لَلشِّيخْ حِينَ رِيتُم كَاسِي الْأَرْضْ مُحْتَنِي كِي الرَّيَابِي إِذَا طَالَ الْعُهْرُ فَالْ تَشْرِي عَلِينَا

# بيت

أَسْتَسُوصُوا بِسَي نُـوَرِيكُمْ يُـا جُـمُـاعَـة عُنْدُ خُرُوجَ الرُوحُ تَحْصُرُوا يَـا اخْوَانِسِي اَجْتَهُمُوا عَنْدِي وْ عَظْمُوا الْحَنْ سَاعَة

وَ الْمُوا بَالرَّحْمَة وْ صَبْرُوا مَنْ بْكَانِي الْمَا لَهُ الْجَلِيلُ وَ صَبْرُوا مَنْ بْكَانِي المَّامَةُ الْجَلِيلُ فَا الْجَلِيلُ فَا الْجَلِيلُ وَالْمَا الْمُعَلِدُ الْجَلِيلُ وَالْمَا الْمُعَلِدُ الْمُعَلِدُ الْمُعَلِدُ الْمُعَلِدُ الْمُعَلِدُ الْمُعَلِدُ الْمُعَلِدُ اللَّهُ الللَّالْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ اللّه

فُولُوا كَانَ فِلَانَ بَنْ خُلُوبَ الْفِلَانِي

# مطلع

عَامُلْ بَالسَّنَّة وْ مُفْتَدِي بَالْكَتَابِي فُولُوا يَا الْأَخْوانُ كُلْ مُاكَانْ فِيسَا حَاشًا اللَّمَ يَعَذْ بُه بَنُوعَ الْعَذَابِي نَافُتُكُوهُ مُنِينَ كُانْ يَمْدُحُ نَبِينَا

# بيت

المحمد للله رب العسائه و المحمد لله و المحمد لله و المحمد لله و المحمد و ا

المعند أن يَا هَادِي النّهَ دَى لَلْصَوَابِي مِسْرَاطُ اللّهِ دَى لَلْصَوَابِي مِسْرَاطُ اللّهِ عَن مِسْرَاطُ اللّهِ عَن مِسْرَاطُ اللّهِ عَن مِسْرَاطُ اللّهِ عَن مِسْرِ الْمِه غَن مُسوبِ مَسْوَى الْمَاسِمُ مِسُوى الْمَاسِمُ وَى الْمَاسِمُ مِسُوى الْمَاسِمُ وَى اللّهِ مَالِمَ اللّهِ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مَالِمُ اللّهُ مَا اللّهُ مَالِمُ اللّهُ مَا الللّهُ مَا اللّهُ مِن اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مِنْ اللّهُ مَا اللّهُ مَالْمُ اللّهُ مَا الْمُلْمُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَا مَا اللّهُ مَا الْ

Mètre : décasyllabe.

# La « Khazna » de cheikh Lakh'al.

Sans toi, Allah ne nous eut point créé du limon où nous devons revenir sans doute après la décomposition, mais dont nous sortirons une seconde fois pour le règlement des comptes, au jour où ni le bien ni les enfants ne pourront nous servir de rançon. Qu'Allah te bénisse, ô Prophète arabe, flambeau des siècles, Moh'ammed, notre Prophète!

#### STROPHE

C'est par le nom d'Allah que je commence et par sa louange que je finis : comme fait celui qui lit le Livre en débutant et en terminant. (Ensuite) réunion des Croyants, prononcez la formule de la bénédiction et de la salutation sur Celui que Dieu a chéri, honoré, élu. Dites aussi « que Dieu soit satisfait d'eux! » à propos des Compagnons du Seigneur des Créatures. Cela vous profitera. Ce que nous avons de mieux à faire, c'est de remercier celui qui nous l'a donné!

# Met'la'.

Si je veux être au nombre des gens intelligents j'emploierai tous les instants de ma jeunesse à invoquer le salut sur le Messager, en hébreu, en arabe, en m'accompagnant de claquements des mains, du deff et du rebab aux tendres accents.

# STROPHE

O celui qui dès avant sa naissance fut signalé aux créatures par Moïse dans les trois Tables qui parlèrent en considération de lui; qu'après la Bible, 'Aïssa annonça au monde dans l'Évangile devenu depuis l'héritage de ses disciples; qui fut envoyé à la fin des temps pour être le fléau des faux cultes et pour faire reconnaître que l'Islam est sans défaut ni mélange;

# Met'la'.

Seigneur du 124.000 prophètes et des 313 envoyés, (quoique les quatre rites orthodoxes, en désaccord sur ce nombre, discutent sur le chiffre de 315, c'est la version la plus répandue que nous tenions des anciens).

#### STOPHE

Avant l'âge où le jeûne devient une obligation, Dieu m'a consumé le cœur de ton amour, de même qu'il consuma celui de Hassan (ben Tsabit) de son ardeur pour S'âda. Si un h'izh me charme, ma langue se plaît à le déclamer quand même en moi-même la passion et la nature y répugneraient. Ainsi les volontés secrètes d'Allah m'ont poussé invinciblement vers Mo'hammed. Dans sa direction j'ai trouvé mes rênes et mon guide. Et le ravissement mystique m'a conduit à lui.

# Met'la'.

Je demande pardon à Allah de la grandeur de mes péchés et je reviens à lui avec le repentir de ceux qui ont la contrition. Peut-être que le Maître, dans sa générosité, fera grâce à mes cheveux blancs, le Miséricordieux de ce bas monde, le seul que l'on puisse appeler Bon.

# STROPHE

Qu'un poète chante le Sultan, celui-ci l'invite à faire son choix parmi des habits somptueux: cherche-t-il de quoi se suffire, il reçoit au-delà de ses besoins. Celui qui suit le Chitân se voit noyé par lui dans les malheurs: la fatalité l'enveloppe et il le frappe au milieu du bourbier. Le med-dah', pauvre hère, est l'objet des critiques de chaque railleur et on le raille des chants qu'il te consacre, ô le plus noble des protecteurs?

# Met'la'.

Mais les critiques que l'on fait au meddah' réduisent d'autant mes fautes et j'ai dit : « C'est là un surcroît de bien, ô mon âme attristée! » Chanter l'intercesseur des créatures, n'est-ce pas purifier sa conscience? Ah! qui n'a pas goûté l'amour que sa tristesse! rien ne l'excuse à mes yeux!

# STROPHE

Qu'Allah te bénisse, toi qui marchas à l'ombre du nuage, notre Maître Ah'med, intercesseur des arabes qui auront péché, porte-respect des veuves, caution des orphelins, clef du bonheur, richesse des mendiants. Qu'Allah te bénisse, bienfaiteur des bienfaiteurs, sauveur des pécheurs au jour de l'estimation des fautes!

# Met'la'.

Qu'allah te bénisse, toi qui dissipes les chagrins, clef (extractive) des dents, talisman contre le Tentateur. Te bénir lave des péchés: (comme l'eau du Kautser éteint le feu d'enfer au cœur des damnés,) ainsi ton nom lave la souillure dans les cœurs froids.

# STROPHE

Qu'Allah te bénisse autant qu'il aura passé d'êtres et

de choses dans l'Éternité, qu'il y en a eu au commencement et qu'il y en aura au dernier jour; qu'il y a de connaissances pour les savants dans la tradition et la raison, innées ou acquises, mystiques ou positives. Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de dattes sur les palmiers et de régimes qui s'inclinent en ouvrant leurs fleurs;

# Met'la'.

Autant qu'il y a de simples qui couvrent les déserts et leurs dunes, de gommes, d'aromates et de parfums suaves; qu'il y a de sauterelles et de fourmis et d'abeilles et de mouches et de vagues et de poissons aux deux flancs des vaisseaux.

## STROPHE

Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de grâces divines dans les vendredis, dans l'achoura et les fêtes qui s'en vont et reviennent, aussi longtemps que dureront les jours et les nuits et leur succession et leurs étés et leurs automnes et leurs printemps et leurs époques de pluie, le dimanche, le lundi, le mardi, le mercredi, le jeudi, le vendredi et le jour du sabbat.

# Mel'la'.

Qu'Allah te bénisse tant qu'il y aura des prières exaucées et des hommes pour prier, ô toi qui es revêtu d'une cuirasse impénétrable, toi qui, la guerre se présentant, l'enfonce comme on ouvre une porte, Commandeur des Croyants, qui t'acharnes aux sièges des villes jusqu'à ce qu'elles soient enleyées.

#### STROPHE

Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de fleurs dans les herbes sèches ou verdoyantes et de traces de sabots [dans les pâturages]; qu'il y a de traits gravés dans les boucles d'oreilles et de gens semblables aux Gogs (et Magogs) stupides grimpant (sur la muraille de Dzou Qarneïn) et en tombant; qu'il y a d'arêtes polies dans les poissons et d'animaux vaguant dans la Mer Environnante ou suivant les sentes qui mènent aux abreuvoirs;

# Met'la'.

Qu'il y a de fils dans les toiles d'araignées et de trames sortant des bobines et de mains de tisserands courant sur le métier; qu'il y a de poils gris qui ont été noir de corbeau et qu'il y a de changement de toute espèce à tout instant.

#### STROPHE

Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de points faits par les aiguilles et qu'il y a de dents juxtaposées dans les peignes des cardeurs. Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de marchands et d'acheteurs, de plaignants et de défendeurs et de traqueurs chassant leur gibier. Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de grains de sable dans les déserts et de fourmis (qui les creusent) et d'insectes qui ne grattent point le sol.

# Met'la'.

Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de gouttes de pluie dans les nuages, qu'il y a de merveilles dans le monde supérieur et dans le royaume splendide des cieux: le Siège, la Tablette, la Plume et les Qoubbas et le Trône sublime au sommet; et qu'il y a des damnés dans l'abime.

# STROPHE

Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de feuilles sur les courges et de fines épines blanches qui les couvrent. Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a d'interstices entre les graines des céréales et d'enveloppes et d'opercules et de tiges dépouillées de leurs barbes. Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de désespoirs et de convoitises, autant de fois qu'Iblis désespère de ce qu'il a convoité dans ses moments d'espérance.

#### Maila'.

Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a de copies des livres avec *chedda*, *medda* et lettres bien formées. Qu'Allah te bénisse autant qu'il y a d'effilés dans les tapis, dans les housses de chevaux et les *qtâf* (tapis de haute laine) larges, aux vives couleurs.

## STROPHE

Qu'Allah te bénisse, ô le meilleur des messages, toi qui ne connaîs d'autres soucis que ceux de l'intercession. Qu'Allah te bénisse, toi qui es prodigue de tes bienfaits, ainsi que ta famille, à toute heure, à tout instant, ô thériaque du poison, médecin des maladies, justicier des haines, des falsifications et des innovations.

# Met'la'.

Qu'Allah te bénisse, ô Moh'ammed, mon Ami, ami sans pareil, fils d'Yamina. Au jour où les hommes rendront leur compte, souviens-toi de mon père et de ma mère pour qui je te demande un visage indulgent.

## STROPHE

Le Paradis est à ceux qui ont la foi ferme, il n'est pas pour mes mérites et je ne suis pas un de ces vaillants qui l'enlèvent de vive force : c'est au nom de la pitié et de la miséricorde que je le demande à mes protecteurs : avec toi, puis-je craindre de ne pas y pénétrer? Ah! mes actions, mes actions! Comme je suis alourdi par mes fautes! O mon âme, mon âme, quels soucis et quels chagrins t'assiègent!

#### Mel'la'.

Elle n'est point, comme d'autres, ferme dans le devoir. Elle n'a point renoncé aux œuvres interdites et précisées par la loi. Ah! si elle était entièrement à Dieu ne confesserait-elle pas ses défauts et ne laisserait-elle pas ceux d'autrui de peur de les voir passer en nous?

# STROPHE

Puisse Dieu nous placer parmi ton peuple, ô guide, quand nous viendrons demain les bras croisés dans l'attitude du respect au jour de la résurrection. Qu'il nous éloigne du mécréant, race d'entêtement, qui viendront, noirs et les mains enchaînées, qu'ils soient esclaves ou libres. Comme eux seront aussi les négligents qui n'auront pas observé l'heure de la prosternation; car j'ai vu dans le livre des exhortations pieuses que Dieu ne leur accordera pas le salut.

# Met'la'.

Et ils y resteront (dans l'enfer) sept h'qâbi chaque h'oqb ayant une durée de sept mille ans et chaque jour, comme celui du jugement dernier, durant cinquante mille années. Puissent-elles ne pas s'appesantir sur nous!

#### STROPHE

O toi dont les mains sont rudes, dont le regard est baissé modestement, chevaucheur de Boraq et du noble chameau qui boit tous les dix jours, grand-père des deux Hassan, cavalier de la nuit, ô mon maître Ah'med, caution de mes fautes et de mes défauts, aussi longtemps que je resterai vivant je te louerai, ô véridique! et ma droite ne servira point de coussin à mes joues;

#### REFRAIN

Jusqu'au jour où le linceul remplacera mes vêtements et où mes yeux ensommeillés auront jauni et se seront clos, où l'on me tendra le papier où j'écrirai toutes mes actions, liste qui restera pliée pour être déployée par la suite.

# COUPLET

Le repentir efface les péchés, pourvu que je me repente et parmi les conditions du repentir, il entre l'éloignement de l'injustice: c'est un fondement de la foi bien connu, une sounna et une obligation: il faut l'intention, la sincérité et la fuite des choses défendues. Si j'échappe (au pêché mortel), je ne m'enfuirai pas comme s'enfuit un étourdi: par peur (de l'enfer), je rechercherai désormais la solitude.

# REFRAIN

La sagesse est l'apanage des cheveux blancs: ils ont paru et ma jeunesse s'en est allée: « Pourquoi acheter cet arc (du dos voûté)? disais-je alors au vieillard, en le voyant se pencher comme pour couvrir la terre et tordu comme un rebab. — Eh! si tu vis, me répondait-il, tu viendras en acheter aussi. »

## COUPLET

Vous me traiterez avec indulgence (au jour de ma mort). Écoutez mes recommandations au moment de la sortie de mon âme, vous serez présents, ô mes frères. Réunissezvous chez moi, exaltez le Vrai (Dieu) pendant quelques temps, invoquez sa miséricorde pour moi et encouragez à la patience ceux qui me pleureront. Rendez sur moi un témoignage favorable qui me servira. Dites: « Il y avait ici Ben Khlouf de telle famille ».

## Met'la'.

« Il agissait selon la sounna; il se réglait sur le Livre; (Et proclamez, mes frères, tout ce que je pouvais avoir de bon en moi.) Puisse Dieu ne lui imposer aucune espèce de châtiment! Nous le revoyons toujours chantant dans ses poèmes le prophète ».

# STROPHE

Louange à Dieu, Maître des mondes, clément dans ce bas monde et miséricordieux dans l'autre, roi au jour de la Foi (du jugement dernier), héritier des héritiers! Il n'est rien que j'adore sinon lui, tout autre m'est interdit. C'est toi que nous adorons, en toi que nous mettons notre appui! Secours de ceux qui sont en détresse sur la mer soulevée!

# Met'la'.

Dirige-nous, ô guide de la bonne voie, vers le bien, dans le sentier droit, le sentier de ceux à qui tu as donné ta faveur et non celui de ceux contre qui tu es irrité, Juifs ou autres égarés!

Et que Dieu te bénisse, ô prophète des Arabes, ô flambeau des siècles, ô notre Prophète!

# ERRATA

```
Page
        8, ligne 22, au lieu de colloro lire col loro
            - 3, au lieu de comi lire come
            - 11, au lieu de تسدّ lire تسدّ

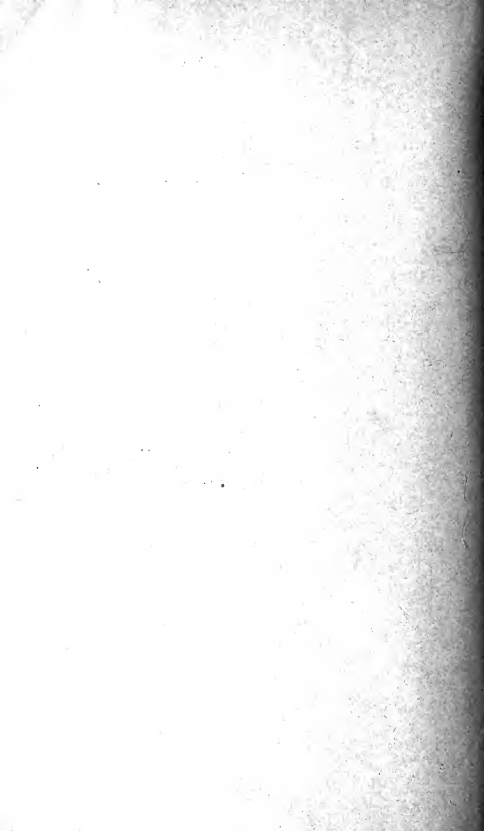
11, — 14, au lieu de sopro lire sopra
13, — 10, au lieu de Mozasser lire Mozhasser

       15, - '11, au lieu de منب lire منب
       16, - 10, au lieu de مهير lire s
          - 14, au lieu de هيچ lire هيچ
                 ودر آن lire ودرات lire ودر آن
       19,
      20,
           _
                1, au lieu de vorm lire vorm
           - 17, au lieu de Méhir lire le lac
          - 26, au lieu de أنط lire أنط
           - 2, au lieu de Risala' lire Risala
      82,
           - 23, au lieu de diarpison lire diarpison
       85,
           -, 35, au lieu de II, 313 lire II, 913
      87,
               12, au lieu de divino este lire divino es este
       88, - 16, au lieu de miento lire mientos
               35, au lieu de Lire Lire الفكر
     100.
           - 21, au lieu de psquicos lire psíquicos
     102, -
               6, au lieu de Infiésese lire Infiérese
               8, au lieu de Risala lire Risala'
     108,
     110,
               6, au lieu de reparado lire separado
     111, -
               24, au lieu de ten el mundo lire ten en el mundo
     114, -
               11, au lieu de der lire de
     115,
              15, au lieu de se lire es
    117, - 31, au lieu de as es lire asi es
     118,
           - 13, au lieu de á hálito lire ó hálito
     119, - 26, au lieu de afectna lire afectan
   - 124, - 11, au lieu de despues lire después
```

```
Page 124, llgne 19, au lieu de paraiso lire paraiso
                   La note 2 de cette page doit être portée à la page
                   125, l. 11
                27, au lieu de alegue lire alegre
      130,
     136, —
                 4, au lieu de ademas lire además
  — 140,
                1, au lieu de envisado lire enviado
                37, au lieu de II, 194-6 lire II, 494-6
  — 141,
     142, —
                34, au lieu de ciento lire cierto
     144. —
                 2, au lieu de letrás lire detrás
    145, —
                4, au lieu de seño lire sueño
                28, effacer muchos
     146, —
                المنصوبة lire قلمنصونة 8, au lieu de
     153, —
                قبول lire ادبول au lieu de
      153, —
      156, --
                القرات lire القرأن 3, au lieu de
     156, —
                ميدانا lire ميدنا au lieu de ميدانا
                ويتحلى lire ويتجلى 8, au lieu de
      157, —
                اخلصوا 1, effacer le hamza après اخلصوا
     159, —
      159, —
                طار lire طال 12, au lieu de
      172. —
                9, au lieu de de mi Señor lire del decreto de mi Señor
     172, —
                25, au lieu de especial lire espacial
     177, —
                29, au lieu de primaica lire primacía
     182, —
                36, au lieu de afcefa lire afecta
  — 184, —
                14, au lieu de ganacia lire ganancia
     188, --
                23, au lieu de LII, 5'lire LIII, 5
     188, —
                36, au lieu de I, 202, lire I, 203
     189, —
                8, au lieu de sueños i lire sueños i
  — 189, —
                14, au lieu de inteligibles 1 lire inteligibles 2
  — 189, —
                17, au lieu de Dios<sup>2</sup> lire Dios<sup>3</sup>
      235, —
                17, au lieu de charlatan lire charlatan 5
                    Mettre le chiffre 5 à la note Dictionnaire philoso-
                    phique et le chiffre 6 à la suivante
      278,
                27, au lieu de et lui dit lire et qui lui dit
      278,
                36, au lieu du point d'interrogation lire qui signifie
                    « tourbillonner »
      279,
                36, au lieu de orthographie lire orthographe
      281,
                    supprimer la fin de la note 2, depuis « Il est à
                    noter ... »
      1, Le véritable sens de آنىت est « même » ex. اليوم
                   انيت, aujourd'hui même. — Le mot nit a du reste
                    ce sens en chelha. Il n'y a donc pas lieu de tenir
                    compte de la traduction et de la remarque qui figu-
                    rent p. 296 et qui sont erronées.
      297, — 1 et 4, au lieu de === lire
```

Page 304, ligne 32, supprimer la virgule entre les mots ماشک مانی qui ne forment qu'une seule expression

```
- 409, - 14, au lieu de امتد lire أمتد
```

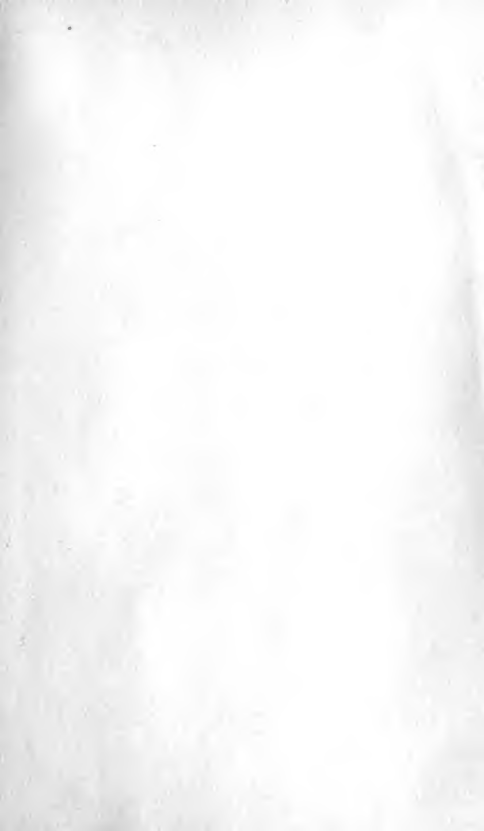


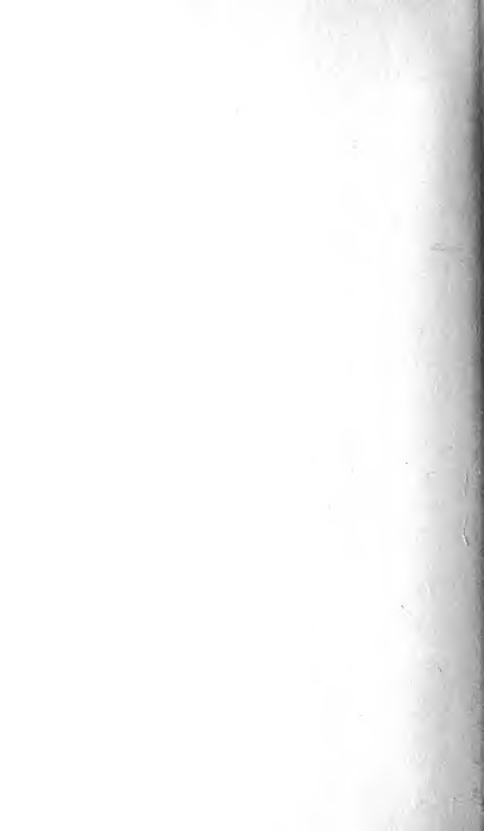
# TABLE DES MATIÈRES

|                                                                           | l'ages |
|---------------------------------------------------------------------------|--------|
| J. DE GOEJE. L'encensement des morts chez les anciens Arabes.             | 3      |
| J. GUIDI. Il « nasib » nella qasida araba                                 | 8      |
| CL. HUART. L'Afrique de la géographie mozhafférienne                      | 13     |
| E. GALTIER. Légende musulmane sur la mort de la Vierge                    | 28     |
| LUCIEN BOUVAT. Une grammaire turque du viii siècle de l'hé-<br>gire       | 44     |
| MIGUEL ASIN PALACIOS. La Psicología según Mohidin Aben-                   | 42     |
| arabi                                                                     | 79     |
| MARTIN HARTMANN, Zur Kenntnis des ost-türkischen                          | 192    |
| _ Zur Geschichte Zentral-Asiens                                           | 194    |
| M. MIRANTE. La presse périodique arabe                                    | 196    |
| Pienre MARTINO, Mahomet en France au xviie et au xviiie siècle,           | 206    |
| DAVID LOPÉS. Trois faits de phonétique historique arabico-his-<br>panique | 243    |
| E. GALTIER. Conte arabe en dialecte égyptien.                             | 263    |
| L. MERCIER. L'arabe usuel dans le Sud Oranais.                            | 282    |
| A. JOLY. Quelques mots sur les dérivations du trilitère.                  | 394    |
| J. DESPARMET. La poésie arabe actuelle à Blida et sa métrique.            | 437    |
| Errata                                                                    | 603    |

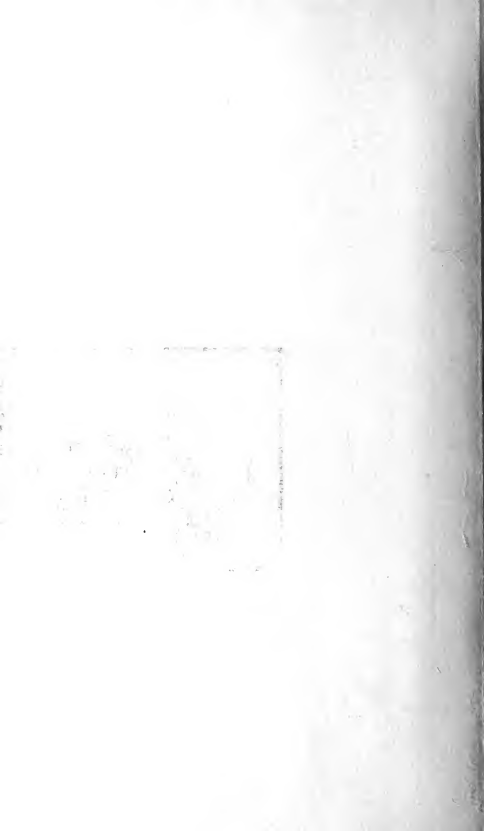
ANGERS. - IMPRIMERIE ORIENTALE A. BURDIN ET Cle. 4. RUE GARNIER.











PJ International Congress of 20 Orientalists A73 Proceedings 1905 v.3

pt.2

# PLEASE DO NOT REMOVE CARDS OR SLIPS FROM THIS POCKET

UNIVERSITY OF TORONTO LIBRARY

